
 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

249 

Romaria do Caaró: Entre História e Memória 
 

Pilgrimage of Caaró: Between Memory and History 
 
 
 

Ângela Patrícia Amaral Werner, angelapaw@outlook.com 
Júlio Ricardo Quevedo dos Santos, j-quevedo@uol.com.br 

Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria, Rio Grande do Sul 
 
 

Submetido em 10/05/2016 
Revisado em 20/07/2016 
Aprovado em 10/08/2016 

 
 
 

Resumo: É importante entender a Romaria do Caaró, que ocorre anualmente 
em novembro, como um referencial identitário do Missioneirismo, fazendo parte 
da construção histórica da região do Rio da Prata. Por meio de livros, 
dissertações e entrevistas, podemos ver que desde as Reduções Jesuíticas até 
a atualidade, essa herança histórica ainda permanece no imaginário das 
pessoas, que se apropriam dessa identidade e a perpetuam, cuja maioria 
descende de imigrantes e não dos GUARANI. 
Palavras chave: Romaria do Caaró. Missioneirismo. Reduções Jesuíticas. 
 
 
Abstract:It is important to understand the Pilgrimage of Caaró, which occurs 
annually in november, as aidentity reference of Missioneirismo, part of the 
historical construction of the Silver region. Through books, essays and interviews, 
we can to perceive that from the Jesuit Missions to the present day, this historical 
legacy still remains in the minds of people who appropriate this identity and 
perpetuate, people these descendants of immigrants and not the ancient peoples 
Guarani. 
Keywords: Pilgrimage of Caaró. Missioneirismo. Jesuit Missions. 
 

 

 

 

 

 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

250 

A Romaria ressignifica evento do martírio  

A Romaria do Caaró é uma expressão cultural missioneira que ocorre na 

região das Missões, particularmente no município de Caibaté, interior do Rio 

Grande do Sul oficialmente desde 1933, que tem atraído centenas de milhares 

de devotos, romeiros, interessados, curiosos, turistas, clérigos, políticos, em 

suma, sociedade em geral. 

As trilhas do sagrado dessa romaria estão circunscritas ao Santuário do 

Caaró, lugar da memória missioneira, que liga, vincula o evento – martírio dos 

Padres Roque González, Afonso Rodrigues e João de Castilhos, ocorridas em 

1628 – passado histórico do tempo das conquistas e evangelizações dos 

indígenas, empreendido pela Companhia de Jesus em aliança com o Estado 

Espanhol ao tempo presente da região. No terceiro domingo do mês de 

novembro, anualmente, os romeiros festejam as memórias e o milagre do 

coração do padre Roque que sobreviveu aos acontecimentos de 1628, 

exemplificando o triunfo da Cristandade, a intervenção divina na História, 

construindo assim a tradição penitencial que purifica o povo cristão. Ao longo 

das nossas intervenções e interlocuções com os romeiros, percebemos a 

construção dessas narrativas de cunho mítico, que criam o invólucro do sagrado 

em torno do acontecimento, cujas brumas tornam indistinguíveis a realidade da 

ficção. 

O Santuário do Caaró, lugar onde foi localizado, em janeiro de 1933, pelo 

historiador do IHGRS, jesuíta Luiz Gonzaga Jaeger, o martírio de Roque 

Gonzalez, já definido na época como o primeiro apóstolo do Rio Grande do Sul, 

na verdade beatificado em 28/01/1934 pelo Papa Pio XI. A exatidão do local do 

martírio ficou por conta do pesquisador Jaeger, que após estudos em mapas, 

documentos antigos e escavações arqueológicas, foi fixado o lugar denominado 

"CAARÓ", distante 14 km da cidade de Caibaté-RS. 

 

 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

251 

 

 

Figura 1. Segundo o Padre jesuíta Luiz Jaeger, este é o local do martírio, 

onde se encontra hoje o Santuário do Caaró, que recebe expressivo número de 

peregrinos e romeiros anualmente. 

Desde então, em todos os anos, aproximadamente 5.000 a 10.000 

pessoas se deslocam para o local. Ali existe uma fonte de águas naturais 

consideradas milagrosas e no acesso da capela até a fonte, estão às estações 

da via-sacra, em pequenas grutas em concreto que contém a imagem de cada 

estação. Sendo este o lugar da memória do martírio e da via-sacra. Na romaria 

de 2015, a estimativa de romeiros era de um total de 10 mil pessoas, entre eles 

caibateenses, paraguaios, uruguaios, argentinos e de outras cidades gaúchas. 

Na concepção de muitos romeiros – imbuídos da tradição penitencial em 

busca da purificação – a sobrevivência do coração do missionário seguido de 

outros sinais de milagre como a fonte d’água existente no santuário sedimenta a 

aliança entre o profano e o sagrado e eles enquanto guardiães dessa memória 

tem o dever de mantê-la viva, atuante e renascida, recorrendo à aliança do 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

252 

sagrado para com o povo cristão, cujos romeiros missioneiros são exemplos 

desses lances de manifestações do divino na História, impregnados no 

imaginário popular e coletivo. Nesse ato penitencial, o coração assume 

simbolicamente o significado de relíquia, venerada pelos fiéis. 

A ressignicação do evento é presente na releitura de diferentes romeiros, 

como bem se mostra na monografia de Mauro Wesz, onde através de um 

depoimento do senhor Vilibaldo Welter, em 2012, cidadão de 92 anos de 

Caibaté, exemplifica os compromissos que estão para além do ato da romaria, 

demonstrando sua capacidade de guardião da memória missioneira e dos 

eventos circunscritos ao Caaró, ao narrar a ação coletiva na construção do 

santuário e nele da capela dos santos mártires: 

Foi, foi o povo, uma igreja bem singela né. O povo doou tudo, foi 
o mesmo que a nossa igreja aqui quando começou o Caibaté, 
não se gastou quase dinheiro, foi tudo doado, os colonos eram 
poucos e eles que vinham ajudar trabalhar todos os dias e não 
ganhavam nada, até eu, na época eu tinha 15 anos ajudava a 
puxar água e a carroça com os cavalos, e era muito mal de água 
o Caibaté pra molhar os tijolos e fazer massa. Nomeavam as 
linhas, a linha Schneider, amanhã a linha Lunkes, e ninguém 
ganhava nada, só o pedreiro, o maestro, fizemo isso ali, e meus 
pais e eu, só ajudamo a trabalhar (WESZ, 2012, p. 44).1 

A riqueza dessa lembrança permite periodizar a formação do santuário, 

a partir da sua construção na década de 1935. Esses são os primeiros romeiros, 

anônimos, católicos e em sua maioria imigrantes que viviam nas linhas, as 

picadas abertas pelos imigrantes que estavam iniciando a colonização daquelas 

terras, em forma de comunidades especializadas nas atividades de lavoura. 

Todos católicos, que cultuavam o mito do milagre do padre Roque, cujo acesso 

todos tinham e o manipulavam através da relíquia (o coração), a história e a 

memória. De forma subjetiva, essas condições se relacionam com as condições 

objetivas da realidade dos imigrantes de 1935 que internalizam o sentimento de 

                                                        
1WELTER, Vilibaldo Otílio. Depoimento. [05/09/2012]. Entrevistador Mauro Marx Wesz, 
2012, in: WESZ, M. M. Caibaté: imigração e construção de identidades na região 
das Missões do Rio Grande do Sul. 2014. 63f. Monografia (TCG em História) – 
Universidade Federal de Santa Maria (UFSM), Santa Maria/RS, página 44. 
 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

253 

pertencimento à comunidade missioneira, enquanto continuadores da obra de 

milagre revelado, eles deveriam dar sentido aos mistérios da relíquia e preservá-

lo no templo religioso erguido com o seu trabalho.Dessa forma, se revela os seus 

sentimentos de pertencimento ao missioneirismo,2 construído social e 

culturalmente ao longo dos eventos de 1928 até a atualidade.  

Em meio ao caos, a insegurança e a crise que a região passa a sofrernos 

anos 20 e 30, emerge a figura carismática, emblemática e oportuna de Getúlio 

Vargas, que Diosen Marin em “A Consolidação da Romaria do Caaró a partir da 

mídia impressa: 1937-1945” que garantiu a sedimentação da romaria e do 

santuário através de políticas públicas durante o Estado Novo, pautadas na 

aliança entre o Estado e a Igreja Católica, particularmente com a Companhia de 

Jesus.3 Gradativamente os romeiros vão acrescentando novos elementos à 

construção da tradição penitencial, deixando perceber o sentido de preservar e 

recuperar os acontecimentos guardados no passado. 

A etimologia do lugar tem seu sentido mítico, elabora o ambiente místico 

onde a terra é sacralizada pela presença dos santos mártires que por ali 

estiveram no século XVII e deixaram suas heranças, suas prédicas a serem 

seguidas. Sendo na tradição oral que podemos recorrer a essas narrativas 

daquele século, no catolicismo e na devoção popular, formulada em meio às 

                                                        
1 O conceito de missioneirismo, segundo Roselene Pommer, é entendido enquanto 
identidades negociadas com o passado da região das Missões do Rio Grande do Sul, 
em que as populações que vivem nessa região se apropriam e acionam as identidades 
missioneiras na atualidade, a partir de suas representações do passado histórico 
jesuítico-guarani, desenvolvendo por elas um sentimento de pertença, conforme obra 
“Missioneirismo: História da Produção de uma identidade Regional” (Porto Alegre: 
Martins Livreiro-Editor, 2009). 

3 MARIN, Diosen. A consolidação da Romaria do Caaró a partir da mídia impressa: 
1937-1945. 2014. 163f. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal de 
Santa Maria (UFSM), Santa Maria/RS. 

 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

254 

narrativas lendárias e míticas, permeadas de lances do sagrado, da intervenção 

divina na História. 

As condições objetivas do fato fundante, o martírio de três padres em 

plena ação evangelizadora dos povos indígenas se amalgamam as condições 

subjetivas que evidenciam o fabuloso, dando sentido ao ambiente místico, cujo 

palco dos acontecimentos transforma o evento em algo de fantástico, misterioso, 

algo inusitado e oculto a ser desvendado. Sendo essa representação mítica do 

passado que tem atraído e seduzido centenas de milhares de romeiros que 

celebram a ritualística da Fé Católica. Os atos humanos são narrados de forma 

espetacular para além do simples acontecimento de celebrar a ressurreição, 

posto que a cada ano o discurso é atualizado e renovado no eminente milagre 

do “coração do padre Roque”, que não se destruiu em meio ao ato “profano 

indígena”. Na construção discursiva da narrativa, que adquire um sentido 

lendário, os episódios das mortes de 1628 adquirem quase que um sentido de 

milagre original, que está na origem do missioneirismo construído por longos 

períodos após e da romaria em si. 

 A narrativa mítica e religiosa que é repetida diversas vezes pela voz dos 

peregrinos e romeiros tem um aporte histórico, ao afirmar que quando estavam 

os padres Roque Gonzáles e Afonso Rodrigues construindo a fundação na 

Redução de Todos os Santos (no atual local do santuário do Caaró) foram 

mortos a mando do cacique Nheçu, que não aceitava a presença dos “homens 

de preto” na região.4 Assim, os padres foram esquartejados e colocados dentro 

da rústica igreja do povoado onde foi ateado fogo. No dia seguinte quando 

voltaram ao local onde estavam os corpos dos dois primeiros padres mortos 

tiveram uma grande surpresa ao verem em meio as cinzas e brasas um coração 

intacto, do qual saiu uma voz dizendo “Matastes a quem vos amava e queria 

bem; porém somente o meu corpo, pois minha alma está no céu. E não tardará 

o castigo, porque virão meus filhos para punir-vos por terdes maltratado a 

                                                        
4“A surpreendente história do Caaró”, site “Caminho das Missões” 
[caminhodasmissoes.com.br; rotamissoes.com.br; 
 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

255 

imagem da Mãe de Deus. Mas eu voltarei para vos ajudar, porque muitos 

trabalhos vos hão de sobrevir por causa de minha morte.” Atravessaram um 

flecha no coração de padre Roque e atearam fogo novamente na capela. Dois 

dias depois os “revoltosos” seguiram em direção a outro povoado onde mataram 

o padre jesuíta João de Castillos, arrastado por quilômetros em meio à mata. Os 

fatos dessas mortes ocasionaram, em alguns dias, uma batalha entre os 

indígenas cristãos dessas reduções e os que não aceitavam o cristianismo. 

Dizem que os “revoltosos” que não foram mortos em batalha converteram-se, 

enquanto os restos mortais dos padres e especialmente o coração do padre 

Roque, foram recolhidos e levados à Redução de Concepción, na outra margem 

do rio Uruguai, lá permanecendo por muitos anos. Esses sinais de história ao 

serem relembrados no presente, são feitos ao sabor da devoção, do triunfo do 

sagrado em oposição ao profano, foram reativados, revividos, revivificados com 

mais intensidade após 1928, no tricentenário do evento, em meio suas 

circunstâncias. 

O que se marca a partir de 1928 não é a retomada de forma simbólica e 

emblemática o evento de 1628 – que se tornou fundante da memória e da história 

– até porque em outros momentos anteriores e diferentes este foi permanente e 

presente na representação desse passado, pois segundo Isaura Jablonski, a 

primeira romaria foi feita por esses indígenas cristãos que após a morte dos 

padres visitaram o local como devoção.5 O que se verifica a partir de 1928 são 

estratégias elaborada se utilizadas pelas sociedades daquele período de 

organizarem e ordenarem esse acontecimento a fim de preservá-lo como 

memória. Difundirem a romaria através de um movimento sistemático e intenso, 

para que se relembrasse ao conjunto das sociedades de origem missioneira o 

que havia de comum entre elas, bem como preservar o sentimento de 

pertencimento, imbricado no modo de ser missioneiro. Um sentimento de volta 

às origens. 

                                                        
5JABLONSKI, I. E. ; QUEVEDO, J. Resgate das Romarias do Caaró: Memória e 
História. Santa Maria: UNIFRA, 2002, página 5. 
 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

256 

Através da etnografia é perceptível que ao longo dos mais de 80 anos 

de romarias se formaram diferentes gerações de romeiros, católicos que 

freqüentam o lugar há muito tempo, ratificando-o como um espaço sagrado. São 

esses romeiros que atribuem sentidos ao evento confirmando o milagre original, 

expresso através da relíquia relegada e cultuada. Nas atividades há um 

constante diálogo com as representações do passado histórico missioneiro e 

nele o fato fundante, ao qual é atribuído um sentido tanto histórico quanto 

litúrgico para essas pessoas. 

Assim, se é verdade que o movimento dos romeiros se faz no pagamento 

de promessas, agradecimentos ou pedidos de graças, bênçãos, ou 

simplesmente devoções, por se tratar de um lugar sagrado, uma referência a 

principal relíquia produzida após o martírio ocorrido em 15 de novembro de 1628 

– o triunfo da verdade católica – também é verdade que nele está imbricado o 

fato fundante e recorrente do Missioneirismo, enquanto possibilidade de 

representação do passado, da “bem sucedida experiência missioneira” ocorrida 

no oeste do atual Rio Grande do Sul, ao longo dos séculos XVII e XVIII. Nessas 

representações históricas se aliam diferentes memórias individuais e coletivas e 

se tornam vivas nas falas dos romeiros, não somente da própria comunidade, 

mas de romeiros de outras cidades e países, os quais ressignificam o evento em 

seu sentido místico. 

O evento ao ser recuperado em 1928 é reconstruído ao sabor do 

catolicismo ultramontano6 limitando as práticas do catolicismo popular e 

transformado em suas grandes proporções para seduzir os católicos, conquistar 

                                                        
6 Ultramontanismo, entendido aqui como doutrina política oficial católica que busca 
legitimar o poder do Papado na Santa Sé (Vaticano) como o exclusivo e principal, 
movimento ocorrido no âmago da Igreja Católica, no século XIX, que propugnou por 
alguns princípios como: reforma das Ordens Religiosas tradicionais; aprimoramento da 
formação sacerdotal; reforma do clero e dinamização da pastoral; portanto, tratam-se 
de princípios que procuram restabelecer a ordem oficial da Igreja, se constituindo na 
maior de todas as reações contra todas as transformações que o mundo ocidental 
experimentou desde a Reforma Luterana e do Renascimento, passando pelo 
Iluminismo, pela RevoluçãoFrancesa, para a consolidação dos fundamentos do 
liberalismo e do laicismo do século XIX. 
 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

257 

os corações e as mentes dos não católicos, rediscutir as narrativas históricas 

missioneiras, cristãs e rever a própria história sul-rio-grandense, incrementando 

o espaço de disputas entre os historiadores que construíram discursos 

historiográficos de matriz lusitana ou de matriz platina,7 que aprofundaram o 

debate da formação sul-rio-grandense no Instituto Histórico e Geográfico do Rio 

Grande do Sul. 

Contudo, para essas populações o evento do martírio passou a ter 

significados próprios, com suas ressignificações individuais e coletivas e, desde 

1928, a história da comunidade local da atual Caaró, passou a ser reconstruída 

e ressignificada a partir da premissa do martírio e de seus atores históricos – os 

três santos mártires. Dessa maneira, a comunidade local e a Igreja Católica 

passaram a construir socialmente a romaria, que traz no âmago do seu 

movimento diferente sentimentos, entre eles, o de pertencimento, de inclusão a 

um passado comum e cuja periodicidade nem sempre está coadunada às 

questões cientificas da narrativa histórica, posto que Caaró é um sítio histórico 

missioneiro que foi palco das representações do passado das Reduções da 

primeira fase da evangelização jesuítica empreendida pela Companhia de Jesus 

em seu projeto apostólico-político de conversão dos indígenas e de integração 

daquele território aos domínios da Corte Espanhola, consagrando o antigo 

Tratado de Tordesilhas de 1494. 

Nesse sentido, a romaria permite ao longo de seus 82 anos (1933-2015) 

perceber o quanto é um ponto importante na construção do Missioneirismo, 

reativando identidades do passado em circunstâncias especificas ao estabelecer 

os nexos entre o passado-presente. 

Roselene Pommer credita à romaria o caráter penitencial, confirmando 

que a sua organização é a partir das diretrizes da Diocese de Santo Ângelo, cujo 

objetivo é a renovação da fé cristã, “na referência que faz aos primeiros 

missionários jesuítas a sofrerem a resistência guarani no processo de 

evangelização a leste do rio Uruguai” (POMMER, 2009, pág. 77). 

                                                        
7 GUTFREIND, Ieda. A Historiografia Rio-Grandense. Porto Alegre: EdUFRGS, 1992. 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

258 

Gradativamente as práticas da romaria são inseridas no cotidiano dos habitantes 

da região que passam a se reconhecer como integrantes e pertencentes dela, 

interagindo e participando das suas atividades culturais, construindo uma 

memória comum. 

Através das representações estes elementos atuam no imaginário 

coletivo rememorando eventos do passado como forma de exemplificar fatos que 

podem, ou não, serem tomados como exemplos para o presente. Estas 

características de recorrência ao passado podem ser sentidas nos eventos do 

cotidiano, na política, na economia e, principalmente, na legitimação do 

patrimônio cultural. 

 

A construção das romarias 

A Companhia de Jesus restaurada, após 1814, retorna ao Rio Grande 

do Sul em meados do século XIX, nos tempos da Província. Na crônica do jesuíta 

Ambros Schupp percebe-se o projeto da Companhia de Jesus de retomar parte 

das terras da região das Missões, desde o final daquele século. Sinaliza em sua 

obra a metáfora do martírio na expressão “suor” (trabalho) “sangue” 

(assassinato) dos jesuítas que os precederam nos séculos XVII e XVIII, enquanto 

“povoar em mãos cristãs” refere-se à questão da sacralização da terra através 

da construção da tradição penitencial. Nesse conjunto de intenções de setores 

da Companhia de Jesus no Rio Grande do Sul é que localizamos as origens da 

Romaria do Caaró em 1928, apesar de sua oficialização ser de 1933, quando 

um grupo de católicos começou a sacralizar o espaço onde se concretiza o atual 

santuário, em meio às incertezas e adversidades, certezas não lhe faltavam 

como a necessidade de expressar a sua cultura religiosa católica e superar as 

intempéries que lhes eram peculiares. 

Os habitantes da região das Missões são os principais guardiões dessa 

identidade, mas couberam aos caibateensesas particularidades devido a um 

conjunto de motivos. Dessas memórias emergem os compromissos históricos 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

259 

assumidos pelos habitantes de Caibaté, que à época das primeiras romarias 

vivia os momentos da vila Santa Lúcia, da antiga Colônia Rondinha que era 

ligada ao município de São Luiz Gonzaga8, cuja base social se compunha de 

imigrantes de origens italiana, alemã e polonesa, portanto trata-se de uma 

colônia mista. 

Em meados da década de 1920 os católicos do entorno próximo de 

Caibaté tinham dificuldade de assistência religiosa, segundo relata D. Estanislau 

Wolski na obra “Polyantéa Missioneira”, publicada em 1940, onde o antigo 

pároco de São Luiz Gonzaga, enfatiza e define o local do evento do martírio: 

 
O local do martírio de Roque Gonzales está dentro do triangulo 
cujas linhas se foram entre S. Miguel – S. Lourenço – foz do 
arroio Urubú-caarú –, tal deve ser o ponto, conforme vai 
delineado num mapa de 1744 [...] Si ainda falta um marco 
histórico, não falta outro marco mais durável: é a gratidão, a 
admiração e a veneração que a população missioneira volta a 
seu fundador, a romaria de 3.000 pessoas no dia 15 de 
novembro de 1928 (WOLSKI, 2006, p. 29).9 
 

Assim, a própria comunidade de imigrantes católicos vai iniciar a 

ressignificação do evento do martírio dos padres jesuítas, a mando do cacique 

Nheçú, no século XVII, interagindo e participando das atividades culturais do 

passado histórico de forma inquestionável. Mas segundo a abordagem de Paulo 

Rogério Melo de Oliveira o martírio foi o resultado de uma tensão criada pela 

oposição de universos radicalmente diferentes.10 

                                                        
8 São Luís Gonzaga foi elevada à categoria de cidade através do Decreto n. 477, de 
12/03/1902. O Ato Municipal de S.L.G. n. 128 de 31/12/1926, estabelece que a Vila 
Santa Lúcia era 0 4º distrito daquele município. Em 1944, Santa Lúcia passa a se 
denominar Caibaté através do Decreto-Lei n. 720, de 29/12/1944. 
9 WOLSKI, Estanislau. Polyantéa Missioneira. Reimpressão de 1940. Caibaté: 
CERMISSÕES, 2006. p. 29. 
10 OLIVEIRA, Paulo Rogério Melo. O encontro entre os guarani e os jesuítas na 
Província Jesuítica do Paraguai e o glorioso martírio do venerável padre Roque 
González nas tierras de Ñezú. Tese (Doutorado em História) – Porto Alegre: UFRGS, 
2009, tem como temática o encontro entre os jesuítas e os guaranis, bem como a morte 
do padre Roque González. De maneira geral, o trabalho remete-se a evangelização na 
Província Jesuítica do Paraguai, com ênfase no encontro entre índios e jesuítas. Neste 
sentido, o historiador a partir do passado busca nas experiências do presente analisar 
o turismo e a construção das identidades regionais. Um dos argumentos defendidos 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

260 

Na década de 1930, o local da redução de Caaró é ressignificado e 

transformado gradativamente em “lugar da memória” missioneira, para onde se 

dirigem os peregrinos, embasados na tradição e narrativas orais, erguem o 

santuário em honra aos jesuítas mártires, o centro dessa romaria que ocorre 

anualmente no terceiro domingo de novembro. Segundo Júlio Quevedo, “os 

peregrinos se movem de forma inquestionável para o local do evento, sem a 

dúvida do ‘e se’ [realmente e se não fosse ali]” (QUEVEDO, 2011, pág. 4). 

A trajetória parece consolidada na década de 1940, quando Caibaté já 

era conhecida como a cidade “Coração das Missões” ou “Terra dos Mártires”, o 

reconhecimento e a designação de que o martírio “de fato” ocorrera ali. Além 

disso, vale lembrar que o fato fundante das Missões Jesuítico-indígenas 

oportuniza a notabilidade aos habitantes da região. 

Dessa forma, o sentimento de pertença da comunidade caibateense à 

identidade missioneira com sua historicidade se efetiva entre as populações 

locais. Contudo, permeia esse sentimento de pertencimento a gratidão para com 

os antepassados, buscando a veneração da intervenção divina na história a 

partir do protagonismo dos santos mártires, isso porque as comemorações da 

romaria estão ligadas a relíquia, o coração do padre Roque. 

 

 

                                                        
pelo historiador é o de que o martírio de Roque González foi o resultado de uma tensão 
criada pela oposição de universos radicalmente diferentes. Sendo que uma das fontes 
documentais utilizadas pelo historiador refere-se às cartas e crônicas jesuíticas, as quais 
ele utiliza como ponte de acesso ao passado, isso com o intuito de perceber as 
condições em que essas cartas foram produzidas, bem como a sua apropriação pela 
historiografia jesuítica. 
 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

261 

 

Figura 2. A construção da capela do Caaró em 1937. Fonte: POHR, Pe. 

Inácio (S.J.). Cerro Largo-RS. [Coletânea de documentos referentes] Paróquia 

Sagrada Família de Nazaré, Seminário São José, Presença dos Jesuítas: 1902 

a 1956. Porto Alegre: BRM Província do Brasil Meridional da Companhia de 

Jesus, 2013. 

 

A consciência histórica do período em que viveram as personagens se 

fixa na denominada “melhor imagem”, ou seja, aquela que está permeada de 

acontecimentos relevantes, “edificantes” da fé cristã, tornando-os os primeiros 

peregrinos em busca de “salvação” das almas, sendo interrompido brutalmente, 

nas narrativas populares, pelas mortes desses três padres e a tentativa 

malograda de fundar a Redução de Todos os Santos. 

Do evento ficam os primeiros milagres que confirmam o local como 

sagrado: a metáfora que compreende que o sangue dos mártires “banhou a terra 

missioneira”, sacralizando-a; a primeira grande relíquia – o coração do 

missionário Roque; e a fonte d’água, considerada “fonte milagrosa”, local em que 

o missionário teria batizado os guaranis e rezado a última missa antes de morrer. 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

262 

A relíquia do coração do padre Roque está guardada em relicário na Catedral de 

Assunção, no Paraguai, onde nasceu. Recentemente, na romaria de 2010, o 

santuário foi agraciado com uma partícula dessa relíquia para ser venerada pelos 

fieis, um momento de muita comoção e fé pela própria comunidade e peregrinos 

de outras localidades. Esses jesuítas foram canonizados e particularmente 

Roque, em 16 de maio de 1988, em Assunção pelo Papa João Paulo II.  

A partir da década de 1930, a Igreja Católica – inicialmente a Companhia 

de Jesus e atualmente o clero diocesano do bispado de Santo Ângelo – tem se 

empenhado em construir representações positivas do passado missioneiro que 

confirme o martírio dos padres no local, persuadindo e mobilizando as 

comunidades próximas e de outras regiões, estados, países para a organização 

e consolidação da Romaria do Caaró, ou a Romaria dos Santos Mártires. Desde 

a sua construção até o presente este é o principal, ou único evento do município 

de Caibaté, de relevância cultural e de atrativo turístico para a localidade. 

 

Considerações finais 

Pode-se perceber a Romaria do Caaró, que acontece todo ano em 

novembro, como ato consagrador e integrante da diversidade patrimonial da 

região das Missões, desde 1928 até a atualidade. Anualmente os romeiros 

atualizam o mito fundante e remexem no passado, sempre retirando dele o 

complexo conjunto de imagens sobre si e per si. É preciso perceber a Romaria 

do Caaró como algo fulcral no Missioneirismo e um dos principais pontos 

turísticos do Rio Grande do Sul e particularmente a elaboração do ambiente 

místico. Assim, torna-se relevante as possíveis interpretações dos caibateenses 

como expressão do patrimônio cultural missioneiro que por meio das 

representações e dos discursos utilizam-se disso política e economicamente. 

A percepção dessa comunidade e dos demais visitantes do Santuário do 

Caaró, quanto ao reconhecimento deste local como elemento integrante do 

patrimônio cultural de Caibaté. Nesse sentido, através da recuperação da 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

263 

memória dos habitantes e os acontecimentos que compõem a consciência 

histórica do evento: a Romaria do Caaró, sua historicidade, suas representações 

e o seu imaginário popular, ajudam a entender a contrução desse movimento 

religioso como parte da identidade missioneira. Entender o patrimônio cultural 

caibateense como o conjunto de manifestações, realizações e representações 

da própria comunidade local que se apropriou dessa identidade que diz respeito 

ao passado missioneiro de matriz jesuítico-guarani e não de imigrantes de 

origem europeia. 

As manifestações culturais do Caaró fazem parte do cotidiano dos 

caibateenses, suas satisfações e orgulho em falar sobre o assunto, 

estabelecendo as identidades que definem os valores que defendem. É esse 

patrimônio missioneiro do Caaró que faz os caibateenses serem como são. 

Dessa forma, desde 1928, a população do município de Caibaté foi incentivada 

a lembrar o martírio dos padres, transformando Caaró no lugar de memória, 

assim como os diversos setores público, privado e comunidade em geral a 

organizam e incentivam a Romaria do Caaró. Ao mesmo tempo, busca-se nessa 

sociedade o reconhecimento deste evento como patrimônio cultural da cidade. 

Assim, é necessário problematizar o tema a partir da análise das representações 

sociais produzidas no município de Caibaté em relação ao Santuário e a Romaria 

do Caaró, a fim de compreender de que forma esta expressão do patrimônio 

cultural caibateense foi construída socialmente e utilizada tanto política quanto 

economicamente por setores do município. 

Perceber a importância de verificar e analisar os métodos e 

possibilidades empreendidos em um processo de construção social que busca 

em um passado mais recente, elementos para legitimar expressões de 

patrimônio cultural, que ora estão ligadas ao passado das reduções jesuíticas e 

ora parecem que não. Além da preservação da memória local, indispensável 

para o fortalecimento das identidades, que assumem relevância no contexto 

social das comunidades“servindo como instrumento de recuperação do passado 

e impulsionando o desenvolvimento local através de seus monumentos” 

(QUEVEDO, 2011, p.14). 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

264 

Por fim, essa temática é de grande importância histórica para a região 

noroeste do Rio Grande do Sul, pois está diretamente envolvido com a 

construção de identidades e também com a memória e o resguardo por parte 

daqueles que vivem inseridos nesse contexto missioneiro. Portanto, se buscou 

demonstrar que as pessoas que vivem na região, boa parte não descendem dos 

povos guaranis que ali viviam no momento da construção dessa tradição, e 

sim,de descendentes de imigrantes de origem europeia, sendo que este tema 

não é abordado pela comunidade. A partir daí entra nosso papel de aprendiz de 

historiador, de perceber esses elementos como apropriação e sentimento de 

pertencimento dessa comunidade sobre o passado local e a utilização disso 

como uma identidade compartilhada entre as cidades dessa região que 

compõem as Missões. 

 

Referências 
 
BARCELOS, Artur H. F. História, Memória e construção do Patrimônio: o local da morte 
do Padre Cristóvão de Mendonza nas terras do Sul do Brasil. In: LEAL, Elisabete e 
PAIVA, Odair Cruz (orgs.) Patrimônio e História. Londrina: Unifil, 2014. 
 
BAZCZKO, Bronislaw. Los imaginários sociales: memórias e esperanzas coletivas. 
Buenos Aires: Nueva Visión, 1991. 
 
BORDIEU, Pierre. O poder simbólico. 11 ed. – Tradução Fernando Tomaz. – Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 2007. 
 
BRUM, Ceres K. Esta terra tem dono: representações do passado missioneiro no 
Rio Grande do Sul. Santa Maria : Ed. UFSM, 2006. 
 
CASTORIADIS, Cornelius. A instituição imaginária da sociedade.3 ed.  Trad. Guy 
Reynaud. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1982. 
 
CHOAY, Françoise. Alegoria do Patrimônio. São Paulo: UNESP, 2001. 
 
DIAS, Reinaldo. Turismo e patrimônio cultural: recursos que acompanham o 
crescimento das cidades. São Paulo: Saraiva, 2006. 
 
DIEHL, Astor Antônio. Cultura historiográfica: memória, identidade e 
representação. Bauru/SP: Edusc, 2002. 
 
GOLIN, Tau. A Guerra Guaranítica. Como os Exércitos de Portugal e Espanha 
destruíram os Sete Povos dos Jesuítas e índios guaranis do Rio Grande do Sul (1750-
1761). Porto Alegre: EdUFRGS, 1999. 
 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

265 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Tradução de Beatriz Sidou. – São Paulo: 
Centauro, 2006. 
 
LEMOS, Carlos. O que é patrimônio histórico. São Paulo: UNESP, 2003. 
 
LIMA, Luiz Costa. O Controle do Imaginário. 2 ed. Rio de Janeiro: Forense, 1989. 
 
MARIN, Diosen. A consolidação da Romaria do Caaró a partir da mídia impressa: 
1937-1945. 2014. 163f. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal de 
Santa Maria (UFSM), Santa Maria/RS.  
 
NEUMANN, Eduardo S. Uma fronteira tripartida: a formação do continente do Rio 
Grande – século XVIII. In: GRIJÓ, Luiz A., KUHN, Fábio, GUAZZELI, César A. B. 
E.,NEUMANN, Eduardo S. Capítulos de história do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: 
EdUFRGS, 2004. 
 
NEUMANN, Eduardo. Práticas letradas guarani: produção e usos da escrita 
indígena (séculos XVII e XVIII). Tese de Doutorado. PP em História Social, UFRJ, 2005. 
 
POMMER, Roselene Moreira Gomes. Missioneirismo: história da produção de uma 
identidade regional. Porto Alegre: Martins Livreiro, 2009. 
 
PORTUGUEZ, Anderson (org). Turismo, memória e patrimônio cultural. São Paulo: 
Roca, 2004. 
 
POHR, Pe. Inácio (S.J.). Cerro Largo-RS. [Coletânea de documentos referentes] 
Paróquia Sagrada Família de Nazaré, Seminário São José, Presença dos Jesuítas: 
1902 a 1956. Porto Alegre: BRM Província do Brasil Meridional da Companhia de Jesus, 
2013. 
 
QUADROS, Ezeula l. A defesa do Modo de Ser Guarani: o caso do Caaró e Pirapó 
em 1628. Porto Alegre: Edigal, 2012. 
 
QUARLERI, Lia. Rebelión y guerra en las fronteras del Plata: Guaraníes, jesuítas e 
impérios coloniales. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econômica, 2009. 
 
QUEVEDO, Júlio. Romaria do Caaró: entre a Educação Histórica e a Educação 
Patrimonial. In: Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH. São Paulo, 
julho 2011, p. 1-17. 
 
______________. Guerreiros e Jesuítas na utopia do Prata. Bauru/SP: EDUSC, 
2000. 
 
QUEVEDO, Júlio R. e VITOR, Amilcar G. Construindo socialmente o patrimônio cultural 
por meio de representações sociais: o caso do memorial Coluna Prestes de Santo 
Ângelo/RS. In: PAIM, Elison; GUIMARÃES, Maria de Fátima (orgs). História, Memória 
e Patrimônio: possibilidades educativas. Jundiaí: Paco editorial, 2012. 
 
QUEVEDO, Júlio R. Romaria do Caaró: prática cultural, patrimônio e discurso midiático. 
In: LEAL, Elisabete e PAIVA, Odair Cruz (orgs.) Patrimônio e História. Londrina: Unifil, 
2014. 
 



 
 

Edição Especial UFSM 
  

 Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 3, n. 6, 2016.  
  

266 

RODRIGUES, Marly. Preservar e construir: o patrimônio histórico e o turismo. In: 
FUNARI, Pedro Paulo; PINSKY, Jaime (org). Turismo e patrimônio cultural. 2 ed. São 
Paulo: Contexto, 2002. 
 
SANTOS, Maria C., GOLIN, Tau. Povos Indígenas. Passo Fundo: Méritos, 2009. 
(Coleção História Geral do Rio Grande do Sul, V). 
 
SCHUPP, Pe. Ambros, (S.J.). A Missão dos Jesuítas Alemães no Rio Grande do Sul. 
[1ed. 1912]. São Leopoldo: UNISINOS, 2004. 
 
VENTURINI, Sergio. Caminhando: nas pegadas de Roque González. Santo Ângelo: 
FuRI, 2013. 
 
VITOR, Amilcar G. A Coluna Prestes em Santo Ângelo/RS: recorrendo-se ao passado 
para erigir um patrimônio. 2012. 297f. Dissertação (Mestrado em Patrimônio Cultural) – 
Universidade Federal de Santa Maria (UFSM), Santa Maria,/RS. 
 
WESZ, Mauro M. Caibaté: imigração e construção de identidades na região das 
Missões do Rio Grande do Sul. 2014. 63f. Monografia (TCG em História) – 
Universidade Federal de Santa Maria (UFSM), Santa Maria/RS. 
 
______. Rondinha/Santa Lúcia: Colonização e Religiosidade na região das 
Missões (1921-1937). 2016. 133 f. (Dissertação (Mestrado em História) – Universidade 
Federal de Santa Maria (UFSM), Santa Maria/RS. 


