
 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

3 

A ESTRUTURAÇÃO DO CAMPO RELIGIOSO BUDISTA 
JAPONÊS EM LONDRINA-PR (1950-2014) 

 
THE STRUCTURATION OF JAPANESE BUDDHIST RELIGIOUS 

FIELD IN LONDRINA-PR (1950-2014) 
 
 

Leonardo Henrique Luiz, leonardo_luiz8@hotmail.com 
Orientador: Richard Gonçalves André 

Universidade Estadual de Londrina, Londrina, Paraná 
 
 

Submetido em 16/04/2016 

Revisado em 17/04/2016 

Aprovado em 21/07/2016 

 

 

Resumo: O Budismo japonês está presente no Brasil de forma não-

institucionalizada desde o começo do século XX, mas é só a partir dos anos 1950 

que se pode perceber o fenômeno de institucionalização dos templos budistas. 

Nesse sentido, o presente texto objetiva sugerir uma proposta de análise desse 

processo histórico, tendo como objeto central de estudo o Templo Honpa 

Hongwanji (Nova Escola da Terra Pura) na cidade de Londrina-PR, entre os anos 

de sua construção em 1950 até 2014.  

Palavras-chave: Budismo. Londrina. Campo. 

 

Abstract: The Japanese Buddhism is present in Brazil in a non-institutional way 

since the early XX century, but it is only since 1950 that one can realize the 

institutionalization phenomenon of Buddhist temples. In this sense, this paper 

intends to suggest an analysis of this historical process, having as central object 

of study the Honpa Hongwanji Temple (New School of Pure Land) in the city of 

Londrina-PR, between the years of its construction in 1950 until 2014. 

Keywords: Buddhism. Londrina. Field. 

                                                
 Graduando em História pela Universidade Estadual de Londrina (UEL) e bolsista de iniciação 
científica (UEL). 
 Doutor em História pela Universidade Estadual Paulista (UNESP) e professor do Departamento 
de História da Universidade Estadual de Londrina (UEL). É coordenador do Grupo de Pesquisas 
sobre Religiões e Religiosidades Orientais (GPERRO), cadastrado no CNPq. E-mail: 
richard_historia@hotmail.com. 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

4 

Introdução 

O Budismo japonês está presente no Brasil de forma não 

institucionalizada desde o começo do século XX com a chegada dos primeiros 

imigrantes vindos do Japão, mas é só a partir de 1950 que podemos perceber o 

fenômeno de institucionalização dos templos budistas em diferentes localidades 

do país. Nesse sentido, o presente texto objetiva sugerir uma proposta de análise 

desse processo histórico, tendo como objeto central de estudo o Templo Honpa 

Hongwanji ou Nishi Honganji (pertencente ao Budismo da Nova Escola da Terra 

Pura – Jodo Shinshu) na cidade de Londrina, situada no norte do Paraná, entre 

os anos de sua construção em 1950 até 2014. Do ponto de vista metodológico, 

foram feitas observações participantes no referido templo, entrevistas com o 

monge budista responsável, além da análise de materiais usados para 

proselitismo religioso e documentos que atestam a presença do templo em 

Londrina. Quanto à fundamentação teórica, propomos problematizar a 

construção e a permanência do templo utilizando o conceito de campo religioso, 

segundo a elaboração do sociólogo francês Pierre Bourdieu (2005).  

Apesar de ser considerado um recorte de estudo local, a análise do 

processo de estruturação do Budismo japonês em Londrina permite observar 

como uma religião de paradigma bramânico-hindu1 interage com diferentes 

campos religiosos, desenvolvendo estratégias de proselitismo para perpetuar-se 

na sociedade brasileira. Além disso, é possível identificar como a construção do 

templo não se trata de um fenômeno isolado, mas sim parte de uma complexa 

rede de relacionamentos dentro da comunidade japonesa que envolve os 

anseios de reproduzir no Brasil os modelos estruturais do Japão pré-migratório 

e perpetuar a niponicidade2 entre os nisseis3 e as gerações posteriores.  

                                                
1 É um termo genérico, empregado aqui em alusão às características comuns ao 
conjunto de crenças que constituiu as bases religiosas na Índia do século VI e V A.C., 
ao empregar esse termo, levamos em consideração também a dinâmica de 
reapropriação e ressignificação do fenômeno religioso, na medida em que mesmo o 
budismo japonês do século XIII possuí conexões com a tradição bramânico-hindu. 
2 Entendida como as práticas comuns no Japão, como a língua, religiosidade, enfim o 
que define o ser japonês (MAEYAMA, 1973a). É necessário destacar que termos como 
niponicidade, “ser japonês”, cultura pré migratória são generalizações, pois abrangem 
aspectos seletivos da sociedade japonesa. 
3 Segunda geração de japoneses, isto é, são os filhos dos imigrantes. 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

5 

O recorte cronológico inicial do presente texto – 1950 – parte de um 

momento específico dentro da conjuntura que marca a presença nipônica no 

Brasil. Conforme argumentado por Takashi Maeyama (1973a) a década de 1950 

possui características que proporcionam a presença institucionalizada das 

religiões japonesas, em virtude do processo de urbanização e ascensão 

econômica dos nikkeis4, da derrota do Japão na Segunda Guerra Mundial e do 

término da ditadura Vargas (marcado pela repressão às práticas não nacionais), 

enfim esses fatores são elementos que indicam o enraizamento em terras 

brasileiras. Contudo, um aspecto importante que não foi enfatizado por 

Maeyama na sua argumentação é a presença da prática religiosa antes de 1950, 

na medida em que “[...] foi canalizada para lugares e formas que transcendem a 

religião em esfera organizada e institucional, como os cemitérios e os cultos 

domésticos – que passaram, ao longo do tempo, por um processo de 

cemiterização.” (ANDRÉ, 2011, p.18). A religiosidade não institucionalizada 

representa um indício marcante da configuração dos campos religiosos budistas, 

na medida em que mesmo atualmente existem atividades de culto que 

transcendem o espaço do templo, como será sugerido.  

No que caracteriza as fontes, levantamos dados em duas frentes: de um 

lado foram utilizados materiais próprios do templo como o Jornal do Hongwanji - 

periódico que circula entre a vertente do Shin Budismo da Terra Pura5 no Brasil 

-, o website da escola de Terra Pura e livros sobre os ensinamentos, afim de 

considerar as estratégias e as práticas de proselitismo para a sobrevivência da 

religião no Brasil, principalmente pela particularidade de ser de uma matriz 

Oriental. De outro lado, contamos com fragmentos oriundos da “sociedade 

externa”, ou seja, de instituições e indivíduos que não fazem parte do cotidiano 

do templo, buscando refletir quais foram os olhares e o impacto causado pela 

presença do templo nos 64 anos de construção. 

 

 

 

                                                
4 Japoneses ou descendentes nascidos fora do Japão que emigraram para a América. 
5 Também referido como "Jodo Shinshu" ou “Verdadeira Escola da Terra Pura” é a 
vertente do Budismo da Terra Pura criada por Shinran Shonin (1173-1262) a partir da 
escola “Jodo Shu” fundada por Honen Shonin (1133-1212), ambas são japonesas. 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

6 

Contornos históricos da questão 

As transformações no território brasileiro ocasionados pela introdução 

de milhares de indivíduos contratados como mão de obra é um dos fenômenos 

marcantes da política no século XIX e XX. Nesse período foram elaborados 

projetos visando subsidiar a migração, sendo implantados, em sua maioria pela 

pressão de grandes fazendeiros que se viam diante da crescente carência por 

mão de obra - devido à proibição do tráfico negreiro em 1850 e a assinatura da 

Lei Áurea em 1888 que aboliu com a escravidão institucionalmente, criando a 

falta na força de trabalho escrava utilizada até o momento (ALVIM, 1998). Em 

meio às discussões públicas que envolveram intelectuais, fazendeiros, políticos 

e a opinião pública, surge a possibilidade de contratar migrantes japoneses.  

Apesar do primeiro grupo de imigrantes serem de 1908, a presença de 

nikkeis no Brasil alcançou os números mais elevados entre as décadas de 1925 

a 1935, quando foram destinados às fazendas de café em São Paulo como 

colonos (MAEYAMA, 1973b, p. 244). No Paraná, os imigrantes possuíram uma 

condição diferente daquela quando chegaram a São Paulo vindo diretamente do 

Japão, agora eles eram reimigrantes, ou seja, chegam à região de Londrina com 

mais experiência e com capital acumulado suficiente que lhes permitiu alcançar 

a condição de pequenos proprietários, aumentando o vínculo com a terra e 

facilitando a ascensão social, fatores importantes para o enraizamento. 

É no contexto desse processo de enraizamento da comunidade nikkei  

que podemos notar a formação de estruturas organizacionais tendo como 

analogia os modelos sociais existentes no Japão, dentre as quais a construção 

de templos para a realização dos cultos. A organização local da comunidade 

japonesa é estabelecida com a fundação de associações – nihonjinkai 

(MAESIMA, 2012, p.174) – que buscam a sistematização e levantamento 

(financeiro e estrutural) dos mecanismos entendidos como essenciais para as 

necessidades da colônia, além de facilitar os canais de comunicação 

comunitários entre indivíduos que enfrentam barreiras parecidas – no caso as 

dificuldades em ser imigrante.  

Na cidade de Londrina, a ocupação territorial foi planejada pela 

Companhia de Terras Norte do Paraná – CTNP – cujo capital era de origem 

inglesa. Isto significou que a constituição da Colônia japonesa teve que se 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

7 

adequar às especificidades organizacionais no processo de compra dos lotes de 

terra. Situação diferente se comparada com Assaí e Uraí, cidades planejadas 

pela companhia de origem japonesa: Sociedade Colonizadora do Brasil Ltd. – 

BRATAC (MAESIMA, 2012), onde existiu uma maior flexibilidade para a 

constituição do núcleo colonial japonês. 

Nas décadas de 1930 e 1940, o espaço urbano (onde está o templo) de 

Londrina foi constituído por pequenos núcleos urbanos onde ocorrem intensas 

lutas de poder entre os diferentes grupos, inclusive com conflitos interétnicos6 

característica da “situação de fronteira” (MAESIMA, p. 134). Em 1950 o 

deslocamento desta situação de região de fronteira para o oeste paranaense, 

possibilita uma relativa estabilidade dos grupos sociais para a institucionalização 

do templo budista e outras formas de sociabilidade entre nikkeis (MAESIMA, 

p.134).  

No “Censo da Colônia Japonesa” de 1957 foram contabilizados 11.137 

budistas declarados com mais de sete anos (MAESIMA, 2012, p. 181; SUZUKI, 

1958, p. 281), todavia, o número pode ser problematizado se considerar todas 

as crianças e outros indivíduos que professam mais de uma religião. Este 

número é controverso levando em conta também a flexibilidade de algumas 

religiões japonesas presentes em Londrina, por exemplo, para o monge 

responsável pelo templo Nishi Honganji, Genyû Katata, não existe problema se 

o fiel frequentar outra religião ao mesmo tempo em que prática o budismo 

(ANDRÉ, 2014). A fidelidade de participação a uma religião, aspecto 

relativamente comum na tradição judaico-cristã, não pode ser aplicada de forma 

descontextualiza nas religiões japonesas, o que também não significa que todas 

tenham essa mesma postura flexível com o fiel. Devido à variedade de escolas 

budistas existentes é preciso perguntar-se, quais são as especificidades das 

praticadas em Londrina por essa comunidade? As linhas a seguir, representam 

um esboço da trajetória das vertentes encontradas em Londrina. 

 

 

 

                                                
6 Maesima mostra diversos casos criminais evidenciando as tensões interétnicas 
envolvendo japoneses, ver Maesima (2012, p. 125 e 172). 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

8 

Budismos em Londrina 

Antes de prosseguir, é colocada outra questão para aqueles que 

estudam o Budismo: trata-se de uma religião ou algo como uma “filosofia de 

vida”? É uma pergunta interessante que possibilita a reflexão dos modos como 

o Budismo foi/é percebido pelo Ocidente, pois foram principalmente as 

interpretação de autores ocidentais7 que viram ideais iluministas nas práticas 

budistas, buscando a racionalidade e deixando de lado os ritos, sutras e demais 

práticas. Concordamos com Eliade (1979, p. 86) quando argumenta que os 

ensinamentos budistas têm o objetivo de salvação das pessoas do sofrimento 

orientando a maneira de viver. No Budismo, o sofrimento está presente com o 

próprio fato do indivíduo existir, na medida em que este é preso ao ciclo de 

renascimentos em diferentes mundos (Samsara), além de que todas as 

experiências humanas são entendidas como insatisfatórias, pois são 

impermanentes e levam ao sofrimento (COHEM, 2008, p.72). Isso não significa 

que a denominação “filosofia” esteja errada, mas sim incompleta, pois o caráter 

religioso do Budismo é importante para entender a dinâmica do campo religioso 

em que está inserido.  

É na década de 1950 que institucionalmente aparecem os primeiros 

templos budistas em Londrina, sendo de escolas budistas diferentes 8, mas 

pertencentes a mesma tradição Mahayana (Grande Veículo). Em linhas gerais, 

as escolas budistas variam sobre a maneira como se alcança a salvação ou 

iluminação, quais ensinamentos devem ser privilegiados e que tipo de prática a 

atenção é direcionada. O Budismo Mahayana é o movimento que obteve grande 

popularidade entre leigos, tendo surgido na Índia - após a morte do Buda 

Sakyamuni9 - e caracterizado pela crítica ao isolamento monástico da tradição 

                                                
7 Apesar de diferentes modos, diversos escritores e intelectuais escreveram ou foram 
influenciados pelos aspectos do Budismo como: Carl Jung, Allan Watts, Arthur 
Schopenhauer, Friedrich Nietzsche, entre outros. 
8 Existem quatro templos em Londrina: Templo Budista Hompoji, da Escola Nichiren; 
Centro Cultural Norte do Paraná, da Brasil Sokka Gakai Internacional (ver nota 12); 
Templo Budista Nishi Honganji, da Escola de Nova Terra Pura e Templo Budista Higashi 
Honganji, da Escola de Nova Terra Pura. A Nova Terra Pura foi dividida no Japão 
durante o século XVI em: Nishi (oeste) e Higashi (leste) (GONÇALVES, 1971), ambas 
estão presentes em Londrina. 
9 Aproximadamente no século V a.C, sendo referido como nirvana, ou seja, fim do ciclo 
de morte e renascimento.  



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

9 

Hinayana (Pequeno Veículo)10. Até chegar ao Japão o Mahayana passa pela 

região onde atualmente é a China no século I d.C (GONÇALVES, 1993), no qual 

apropria ensinamentos confucionistas ligados a prática da piedade filial 

(CONFÚCIO, 2005), e só em 538 foi introduzido oficialmente no Japão 

(GONÇALVES, 1993, p.25). 

As religiões de origem japonesa estão presentes em número expressivo 

na cidade de Londrina, mas dentre as consideradas budistas notamos quatro: 

Nova Escola da Terra Pura (Nishi e Higashi Honganji – conforme nota 8), 

Nichiren, Soka Gakkai Internacional e a Soto Zen11. Todas apresentam as bases 

doutrinárias no século XIII12. Essas escolas apresentaram grande alcance entre 

as camadas de camponeses, principalmente a Jodo Shinshu que contava com 

muitos adeptos entre os imigrantes no Brasil (HANDA, 1987, p. 359). Apesar de 

pertencerem à mesma tradição do Mahayana, possuem diferenças significativas 

que devem ser pensadas tendo em vista o processo de estruturação do Budismo. 

Segundo Gonçalves (1993), o aspecto devocional é um dos elementos 

que caracterizam essa tradição Mahayana. Nos ensinamentos é verificável a 

existência de elementos que influenciam às práticas dos fieis (recitativas e/ou 

meditativas), no caso da Terra Pura e Nichiren existem recitações por meio das 

quais ao se proferir a oração13 a pessoa se salvará, desde que o indivíduo tenha 

plena confiança. A realização instantânea da “salvação”, por meio da recitação 

é marcante nas duas escolas, sendo que não é imprescindível para o fiel realizar 

praticas de grande exigência física como o controle da postura, respiração e 

jejuns. 

 

 

 

 

                                                
10 É preciso lembrar que essa é uma forma depreciativa usada pelo Mahayana para 
referir-se as outras práticas (COHEN, 2008). 
11 Práticado por um grupo em uma associação de Karatê. 
12 Apesar da Soka Gakkai ser desenvolvida na década de 1930, é um movimento que 
parte dos princípios do Budismo Nichiren. 
13 A escola Nichiren tem como prática principal a recitação do Daimoku do Sutra do 
Lótus. Enquanto que na escola “Jodo Shinshu” a prática central é a recitação do 
Nembutsu. 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

10 

Impasse conjuntural 

Do ponto de vista da tradição budista derivada do Cânone Páli14 a 

existência do templo constitui-se parte essencial dos ensinamentos, 

principalmente para o leigo (COHEN, 2008). Segundo Nissim Cohen (2008), os 

ensinamentos do Buda nos primeiros séculos indicam para os leigos a 

observância das Três Joias: o Buda, o Dharma e o Sangha (COHEN, 2008, 

p.148). Sendo a palavra Sangha traduzida como comunidade ou assembleia, 

constituída por um lugar onde o fiel busca refúgio espiritual, ou seja, um grupo 

de pessoas que se apoiam mutuamente, mesmo na tradição Mahayana essa 

concepção permanece englobando o sacerdote e o corpo de fiéis. Essa ideia 

também esta presente na religiosidade nipônica. 

Talvez o maior dilema que coloca em xeque a permanência e a 

expansão do Budismo em Londrina – e até mesmo no Brasil – é seu caráter 

étnico. O templo Nishi Honganji existe há 64 anos, e segundo o monge 

responsável, conta com aproximadamente 300 membros participantes das 

atividades (ANDRÉ, 2014). Por intermédio das observações participantes 

realizadas em 2014 desses adeptos percebemos que a maioria era nikkei (LUIZ, 

2014), além disso, o uso do japonês nos cultos e nas conversas é predominante. 

O historiador Frank Usarski (2002) argumenta acerca do Budismo de imigração 

em São Paulo,  

 

O foco fica nos adeptos japoneses que veem seu templo não só 

como lugar religioso, mas também como um ponto de atividades 

sociais. Por isso, além da função espiritual, esses templos 

mostram características de centros culturais com programas 

variados, incluindo Karaokê para adolescentes e grupo de dança 

folclórica para idosos. (USARSKI, 2002, p. 16 e 17- grifos no 

original). 

 

                                                
14 Compilação de textos e ensinamentos budistas denominados de “Budismo primitivo” 
(COHEN, 2008, p. 28), conhecido também por Tripitaka. Na antologia organizada e 
traduzida por Nissim Cohem, a maior parte foi extraída do Sutta Pitaka (Segunda parte, 
que contêm os discursos do Buda) de todo o cânone (COHEN, 2008, p. 30). 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

11 

Decorrente dessa característica étnica e das barreiras linguísticas, com 

o natural envelhecimento dos adeptos e a pouca adesão de novos fiéis cria-se 

um cenário de crise que ameaça a existência do Budismo no futuro próximo, é 

nesse sentido que o campo religioso se constitui como estrutura estruturante 

(BOURDIEU, 2005). 

Para reverter essa situação, a Terra Pura necessita da utilização de 

diversos materiais de proselitismo religioso buscando angariar membros para 

fora da comunidade de nikkeis, principalmente visando o público jovem. 

Contudo, o uso dessas estratégias não pode ser entendido mecanicamente, mas 

também como parte do próprio processo de transformação cultural (o fiel não é 

passivo na prática religiosa, pois ele constrói múltiplos sentidos). Como sugere 

Chartier (2002, p. 53), “Ler, olhar ou escutar são, de fato, atitudes intelectuais 

que, longe de submeter o consumidor à onipotência da mensagem ideológica 

e/ou estética que supostamente o modela, autorizam na verdade reapropriação, 

desvio, desconfiança ou resistência.” A reprodução social e a própria dinâmica 

cultural do contato com outros campos religiosos no Brasil não é entendida de 

forma desvinculada do proselitismo religioso, mas sim parte de um mesmo 

processo. 

Um dos materiais produzidos é o website (SHIN BUDISMO, [s.d]) que 

disponibiliza muitas informações para iniciantes e iniciados na doutrina, da 

mesma forma o Jornal do Hongwanji apresenta as principais notícias acerca das 

atividades dos templos em todo o Brasil, tendo inclusive páginas em português 

e japonês (JORNAL DO HONGWANJI, 2013a; JORNAL DO HONGWANJI, 

2013b). Do ponto de vista do templo local, a principal atividade de proselitismo 

que ultrapassa a esfera da comunidade étnica é o Bon Odori15, pois mesmo 

sendo um rito mortuário, consegue atrair muitos indivíduos, apesar de poucos se 

tornarem adeptos frequentes.  

A situação de crise do campo religioso budista em Londrina é decorrente 

das próprias características da vertente Nova Escola de Terra Pura. Podemos 

                                                
15 O Bon Odori é uma cerimônia mortuária que é caracterizada pela presença de danças, 
músicas, alimentos próprios no pátio do templo, paralelo ao festival ocorre no interior do 
templo cultos específicos ligadas às práticas mortuárias do budismo. No Bon Odori 
elementos do mundo “profano” foram incorporados como parte das estratégias de 
proselitismo visando um público de fiéis que ultrapasse o circuito de nikkeis. [Para mais 
informações ver: LUIZ; ANDRÉ, 2015. (no prelo)]. 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

12 

notar isso se compararmos como as outras religiões de origem japonesa 

conseguem expandir as atividades transcendendo a esfera étnica. Elas são 

conhecidas como “Novas Religiões Japonesas” e baseiam-se em crenças 

populares (GONÇALVES, 1971, p.66) possuindo estratégias eficazes de 

apropriar-se de elementos de outras noções religiosas ou filosóficas tanto do 

ocidente com do oriente, os casos mais marcantes em Londrina é a própria Soka 

Gakkai Internacional, a Seichô-no-ie e a Igreja Messiânica Mundial do Brasil.  

Apesar das particularidades entre o conjunto denominado “Novas 

Religiões Japonesas”, pode se estabelecer alguns aspectos em comum. Na 

medida em que assumem um discurso parecido voltado para as soluções da vida 

diária e na força dos milagres para transformar a vida dos fiéis (características 

próximas do cristianismo brasileiro), sendo possível alcançar a felicidade nessa 

vida. É comum existir uma mobilidade em algumas dessas religiões (Seichô-no-

ie, Tenrikyô, Messiânica), podendo frequentar mais de uma ao mesmo tempo. 

Os lideres/fundadores das Novas Religiões consideram-se como em contato ou 

enviados por divindades dotados de poderes, além de contar com grupos 

organizados para trazer novos membros (GONÇALVES, 1971; ANDRÉ, 2011, p. 

53-58). Nota-se que as principais diferenças entre a Terra Pura e as “Novas 

Religiões Japonesas” torna a mensagem da primeira destinada a um grupo 

específico circunscrito às limitações étnicas, enquanto que a segunda possui um 

apelo para atuar enquanto religião universal. 

 

Trabalho com as fontes 

No processo de levantamento das fontes optou-se por se utilizar 

materiais que ofereçam indícios para compreender a institucionalização do Nishi 

Honganji, buscando dimensionar o fenômeno dentro do recorte temporal (1950 - 

2014). Por ser uma religião de paradigma bramânico-hindu e com características 

étnicas, portanto, minoritária em âmbito nacional, as fontes são difíceis de serem 

encontradas e revelam mais ou menos o mesmo padrão discursivo, como será 

analisado em seguida. 

Nesse sentido, um aspecto que deve ser percebido é o próprio silêncio 

nos documentos, na medida em que mostra como o Budismo está a todo o 

momento buscando espaço naquilo que pode ser chamado de “luta de 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

13 

representação” (BOURDIEU; CHARTIER, 2011), isto é, o uso de estratégias 

simbólicas buscando a legitimidade para atuar nos espaços da opinião pública e 

“ser-perscebido” (CHARTIER, 2002, p. 73) pelos documentos. Pode-se dizer que 

a comunidade do templo não conseguia ser “representada”, exibindo uma 

imagem própria de comunidade em relação com o mundo social, nos espaços 

de memória (jornais, revistas, etc.), mesmo sendo “presentificada” materialmente 

pelo templo. 

Os principais documentos são artigos de jornais ou revistas que 

marcadamente enfatizam os mesmos aspectos do templo, ou seja, como 

possuidor das características tradicionais das “Igrejas japonesas”, dando 

destaque para o “exotismo” encontrado no pátio e interior do templo (PARIS, 

1986; MÁXIMA COMUNICAÇÃO, 2008; ASSOCIAÇÃO PRÓ MEMÓRIA DE 

LONDRINA E REGIÃO, 2004; ALMEIDA, 1954 apud MAESIMA, 2012; 

LONDIRNA HOJE, 1969). Muitos desses documentos citam o templo como um 

ponto turístico indispensável para se conhecer na cidade, inclusive no site da 

prefeitura o templo está categorizado como um patrimônio religioso de Londrina 

(PREFEITURA, [s.d]). 

Alguns aspectos do funcionamento do templo podem ser analisados com 

ajuda dos referidos documentos. Segundo Paris (1986, p. 29), “Diariamente, às 

7 horas, são realizados cultos”, condição diferente com a registrada em 2014 

(ANDRÉ, 2014), pois os cultos, conforme entrevista com o monge atualmente 

responsável, Genyû Katata, são agora mensais com exceção de ocasiões 

especiais.  

 Apesar de não ser encontrado relatos nos principais jornais da cidade, 

a própria construção do templo Nishi Honganji foi um evento marcante dentro da 

comunidade nikkei, sendo adotado o regime de mutirão com os próprios 

indivíduos pertencentes ao grupo nipo-brasileiro (YAMAKI, 2006; MAESIMA, 

2012). Segundo Yamaki,  

 

Construída na saída oeste da cidade, em terreno doado por 

Joshin Shimabukuro [...] foram iniciadas em 1 de Dezembro de 

1949 [...]. Construído em tradicional regime de mutirão, exigiu o 

trabalho de 20 voluntários coordenado pelo mestre carpinteiro 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

14 

Yaemori, um Miya Daiku, especializado em construção de 

Templos. (YAMAKI, 2006, p. 88 – grifos no original). 

 

Essas informações trazem importantes elementos que dimensionam o 

fenômeno, sendo significativa a doação do terreno justamente na saída oeste da 

cidade16 por um importante imigrante17. 

Outro ponto interessante é a série de rituais realizados no espaço 

destinado ao templo quando da fundação. Yamaki (2006, p. 88) apontou para 

três ritos distintos: “[...] Jitinsai - cerimônia para apaziguar o espírito do lugar e 

desejar segurança.”, “[...] Joutoushiki – cerimônia para agradecer a proteção e 

desejar o bom termino da obra” e “[...] Nyubutsushiki – ritual de entronização do 

Buda”18. Podemos perceber que foram necessárias cerimônias para sacralizar o 

espaço destinado ao templo, tendo em vista que “No interior do recinto sagrado, 

o mundo profano é transcendido” (ELIADE, 2010, p.29) e se torna lugar 

privilegiado para os cultos religiosos em oposição ao espaço profano.  

Em ocasiões como o festival Bon Odori (nota 15) o pátio do templo é 

decorado com lanternas japonesas iluminadas por lâmpadas internamente 

(tyotin), nas quais é escrito, na maioria em japonês, nomes de organizações 

familiares, empresas, estabelecimentos comerciais e até mesmo políticos que 

apoiam ou estão ligados ao templo. Também no ano de 2014 o monge 

responsável pelo templo em Londrina realizou o mesmo rito em Uraí-PR (LUIZ, 

2014). Existem também seminários que são realizados em diferentes templos a 

cada ano e conta com um grande apoio de diferentes lugares, por exemplo, 

“Realização do 47° Congresso Sul Americano de Jovens Budistas” (JORNAL, 

                                                
16 Dado importante do ponto de vista simbólico, pois no século final do XVI no Japão o 
Shin Budismo é dividido em Nishi (oeste) e Higashi (Leste), parece que existiu essa 
preocupação em construir o Nishi Honganji na parte oeste da cidade (ANDRÉ, 2014; 
GONÇALVES, 1971). 
17 O entorno onde está localizado o templo é referido em muitos lugares como “Jardim 
Shimabukuro”. [inclusive no site da prefeitura (PREFEITURA, 2015)]. Sendo que Joshin 
Shimabukuro foi recebeu, do governo japonês, a condecoração Kum Lokuto Kyokujitsu 
Sho em 1976 “Ordem do Sol Nascente Raios de Prata 5.° grau.” (OGUIDO. 1988, p. 
285). 
18 Esses ritos contaram com participação significativa de indivíduos, conforme se pode 
notar em fotos (YAMAKI, 2006, p. 89). A qualidade das fotos não permite distinguir 
exatamente quem são os indivíduos (se são autoridades, sacerdotes, etc.), mas 
aparentemente a maioria é nikkei. 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

15 

set. 2013b), lembrando que o 48° Congresso foi em Londrina no ano de 2014. 

Nesse sentido, a estruturação do Budismo transcende o espaço político 

administrativo denominado “Londrina” e integra territórios mais amplos. Segundo 

Maesima (2012, p. 24), com o passar dos anos após a imigração “[...] percebe-

se, num plano de vista geral, um progressivo ‘abrasileiramento’ dos seus 

descendentes que se integraram à sociedade brasileira, assimilando muitos de 

seus valores culturais e traços identitários.”. Nesse sentido, pode-se pensar o 

papel da religiosidade nipônica como forma de resistência cultural a esse 

processo, isto é, a caracterização física e simbólica de espaços sociais 

consagrados (tais como casas, templos, associações, parques ou até mesmo 

bairros) que identificam o grupo com práticas especificas, seja de caráter 

religioso, linguístico, culinário, arquitetônico ou paisagístico19.  

 

Considerações Finais 

Como analisado ao longo do texto, a estruturação do campo budista 

apresenta correlação direta com os fenômenos que marcaram a trajetória dos 

nikkeis no Brasil, sendo que o processo de enraizamento e as características 

próprias das escolas budistas foram determinantes para a presença institucional 

em Londrina. A organização de estruturas com base nas existentes no Japão 

figura como parte da luta pela etnicidade, por isso a preservação da língua, da 

religião e demais práticas culturais são elementos que caracterizam a 

comunidade reunida em torno do templo Nishi Honganji. Nesse sentido, a 

institucionalização do templo em meio a um grupo marcadamente étnico não 

constitui fator isolado, na medida em que faz parte de um espaço onde a cultura 

nipônica pôde sobreviver e negociar a própria identidade do imigrante. 

É justamente essa característica étnica que dificulta a Terra Pura de 

alcançar grandes quantidades de adeptos transcendendo a esfera do grupo 

local, mesmo adotando diversas estratégias de proselitismo. Além disso, é 

preciso indicar que mesmo na sociedade japonesa o Budismo foi relegado a 

funções mortuárias, sendo muitas vezes identificado com o culto dos ancestrais 

                                                
19 Alguns dos elementos que caracterizam o Nishi Honganji; onde o japonês é mais 
usado, após os cultos são oferecidas comidas japonesas, a arquitetura do templo foi 
feita por um especialista e o pátio possui elementos que rementem ao Japão (como as 
flores de cerejeiras - Sakuras). 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

16 

e não preencher as necessidades do povo (GONCALVES, 1971, p.66). Essa 

conjuntura criam lacunas impossibilitando o desenvolvimento de uma religião de 

tipo universal, configurando em desvantagem na disputa por fiéis com outros 

campos religiosos. No Brasil, a disputa se torna mais acirrada pela forte presença 

do cristianismo mesmo entre os descendentes. Tendo isso em vista, os templos 

e grupos informais elaboram reflexões diante da “crise” da falta de adeptos, sob 

o risco de em alguns anos o número de praticantes reduzirem ainda mais. 

 

Referências 

I. Fontes primárias 
 

ANDRÉ, Richard Gonçalves. Entrevista com Genyû Katata. 2014. Acervo 
pessoal. 
 
ASSOCIAÇÃO PRÓ MEMÓRIA DE LONDRINA E REGIÃO. As Religiões em 
Londrina. In: Raízes e Dados Históricos – 1930 – 2004. Londrina: edição 
Humanidades, 2004. p. 246. 
 
JORNAL DO HONGWANJI. São Paulo, n. 371, maio 2013a. 
 
JORNAL DO HONGWANJI. São Paulo, n. 373, set. 2013b. 
 
LUIZ, Leonardo H. Caderno de campo. 2014. Acervo pessoal. 
 
LONDRINA HOJE, Londrina, abr. 1964. 
 
MÁXIMA COMUNICAÇÃO. Templo Budista Honganji abriga beleza e 
espiritualidade, Londrina, 16 ago. 2008. Disponível em: 
<http://www.planetasercomtel.com.br/passeios/16421/templo-budista-honganji-
abriga-beleza-e-espiritualidade.html>. Acesso: em 18 abr. 2015. 
 
OGUIDO, Homero. De imigrantes a pioneiros: a saga dos japoneses no 
Paraná. 2. Ed. Curitiba: [s.n.], 1988. 
 
PARIS, Stela. Templos Orientais. Aqui Londrina, Londrina, jun. 1986, p. 29. 
 
PREFEITURA do Município de Londrina. Identidade Londrina, Londrina, [s.d.]. 
Disponível em: <http://identidadelondrina.com.br/bens-patrimoniais/templo-
budista-honganji/>. Acesso em: 18 abr. 2015.  
 
SHIN BUDISMO da Terra Pura. [s.d]. Disponível em: 
<http://www.terrapura.org.br>. Acesso em: 03 jan. 2015. 
 
SUZUKI, Teiti. The Japanese Immigrant in Brazil. Tokyo: University of Tokyo 
Press, 1969. 2 v. 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

17 

 
 II. Bibliografia 
 
ALVIM, Zuleika. Imigrantes: a vida privada dos pobres do campo. In: NOVAIS, 
Fernando (coord.). História da vida privada no Brasil. República: da Belle 
Époque à Era do Rádio. São Paulo: Cia. das Letras, 1998. (v. 3). p. 215-289. 
 
ANDRÉ, Richard Gonçalves. Religião e silêncio: representações e práticas 
mortuárias entre nikkeis em Assaí por meio de túmulos (1932 – 1950). 2011. 
Tese (Doutorado em História) - Universidade Estadual Paulista, Assis. 
 
BOURDIEU, Pierre. Gênese e estrutura do campo religioso. In: A economia 
das trocas simbólicas. 6. ed. São Paulo: Perspectiva, 2005. p. 27-78. 
 
______; CHARTIER, Roger. O Sociólogo e o Historiador. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2011. 
 
CHARTIER, Roger. À beira da falésia: a história entre incertezas e 
inquietudes. Porto Alegre: Ed. Universidade, 2002. 
 
COHEN, Nissim (Org.). Ensinamentos do Buda: uma antologia do Cânone 
Páli. São Paulo: Devir Livraria, 2008. 
 
CONFÚCIO. Os Analectos. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 
 
ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. 3. ed. São 
Paulo: Martins Fontes, 2010. 
 
______. Buda e os seus Contemporâneos. In: História das Crenças e das 
Ideias Religiosas. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979. vol. 1. Tomo II. 
 
GONÇALVES, Ricardo Mário. A religião no Japão na época da emigração para 
o Brasil e suas repercussões em nosso país. In: O japonês em São Paulo e 
no Brasil. São Paulo: Centro de Estudos Nipo-Brasileiros, 1971, p. 58-73. 
 
______. Textos budistas e zen-budistas. São Paulo: Editora Cultrix, 1993. 
 
HANDA, Tomoo. O imigrante japonês: história de sua vida no Brasil. São 
Paulo: T.A. Queiroz Editor, Centro de Estudos Nipo-Brasileiros, 1987. 
 
LUIZ, Leonardo Henrique; ANDRÉ, Richard Gonçalves. O retorno dos 
ancestrais: Bon Odori e ritos mortuários no Templo Budista Nishi Honganji em 
Londrina. Revista brasileira de História das Religiões, Maringá, v. 7, n. 22, 
jul./dez. 2015. (no prelo). 
 
MAESIMA, Cacilda. Japoneses, multietnicidade e conflito na fronteira: 
Londrina, 1930/1958. 2012. Tese (Doutorado em História) – Universidade 
Federal Fluminense, Rio de Janeiro. 
 



 

 

 
Revista Brasileira de Iniciação Científica, Itapetininga, v. 4, n. 1, 2017. 

 
  

18 

MAEYAMA, Takashi. O antepassado, o imperador e o imigrante: religião e 
identificação de grupo dos japoneses no Brasil rural (1908-1950). In: SAITO, 
Hiroshi; MAEYAMA, T. (Orgs.). Assimilação e integração dos japoneses no 
Brasil. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1973a. p. 414-447. 
 
______. Religião, parentesco e as classes médias dos japoneses no Brasil 
urbano. In: SAITO, Hiroshi; MAEYAMA, T. (Orgs.). Assimilação e integração 
dos japoneses no Brasil. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 
1973b. p. 240-272. 
 
USARSKI, Frank. O Budismo no Brasil: um resumo sistemático. In: USARSKI, 
F. (Org.). O Budismo no Brasil. São Paulo: Editora Lorosae, 2002, p. 9-33. 
 
YAMAKI, Humberto. Labirintos da Memória: paisagens de Londrina. Londrina:  
Edições Humanidades, 2006. 


