levista

brasileira
de miciacao cientifica

O AMOR E A JUSTICA EM PAUL RICOEUR

LOVE AND JUSTICE IN PAUL RICOEUR

EL AMORY LA JUSTICIA EN PAUL RICOEUR

Sergio de Souza Salles!
Jodo Antonio Johas Ledo?

Resumo: Entre o amor e a justica, ha um grande abismo. O campo da justi¢a ¢ o da regra, dos procedimentos
juridicos, da falta de conciliagdo inicial até a decisdo judicial exercida por um terceiro. O campo do amor ¢ o
campo das liberdades reconciliadas, do entendimento mutuo, da entrega de si mesmo ao outro. A proposta do
presente trabalho € buscar no filésofo Paul Ricoeur uma resposta para a aparente distancia e oposigdo dialética
entre 0 amor e a justica.

Palavras-chave: Paul Ricoeur. Amor. Justica. Dom.

Abstract: Between love and justice there is a great abysm. The field of justice is the one of the rules, of the
juridical procedure, from the absence of conciliation to the judicial decision exerted by a third part. The field of
love is the one of reconciled freedom, mutual understanding and donation of oneself to the other. This research
proposes itself the task of reach in the Philosopher Paul Ricoeur an answer to the apparent distance and dialectic
opposition between love and justice.

Keywords: Paul Ricoeur. Love. Justice. Gift.

Resumen: Entre el amor y la justicia existe un gran abismo. El campo de la justicia es el de la regla, de los
procedimientos juridicos, de la falta de conciliacion inicial hasta la decision judicial ejercida por un tercero. El
campo del amor es el de las libertades reconciliadas, del entendimiento mutuo, de la entrega de uno mismo al otro.
La propuesta del presente trabajo es buscar en el filosofo Paul Ricoeur una respuesta para la aparente distancia y
oposicion dialitica entre el amor y la justicia.

Palabras-clave: Paul Ricoeur. Amor. Justicia. Don.

Envio 27/08/2018 Revisao 28/08/2018 Aceite: 27/11/2018

"Doutor em Filosofia pela Pontificia Universidade Catolica do Rio de Janeiro. Professor Adjunto da Universidade
Catolica de Petropolis. E-mail: sergio.salles@ucp.br
2 Mestrando em Direito pela Universidade Catdlica de Petropolis. Licenciado em Filosofia pela Universidade

Catolica de Petropolis. E-mail: joaoantoniojohas@gmail.com

Rev. Bras. de Iniciacio Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

138




de mciacao cientifica

Introducio
Aparentemente, entre 0 amor e a justica ha um grande abismo. O campo da justiga é o

da regra, dos procedimentos juridicos, da falta de conciliacdo inicial até a decis@o judicial
exercida por um terceiro, que age sobre as partes numa relagdo assimétrica, garantida pelo
direito. O campo do amor parece ser de outra ordem. Aparentemente ¢ o campo das liberdades
reconciliadas, do entendimento mituo, da entrega de si mesmo ao outro. E na realidade vivida
por pessoas capazes de agir e de sofrer, que tanto o amor quanto a justi¢a acontecem ora em
sentido de oposicao e contradicdo, ora em sentido de unido e reconciliagdo. Pensar mais a
relagdo entre a justica e o amor ¢ a condi¢do para compreender melhor em que medida suas
logicas se entrecruzam. E isso que se buscou com a presente pesquisa a luz da analise da obra
Amor e Justica® de Paul Ricoeur.

Ricoeur é um filésofo que valoriza o didlogo verdadeiro entre posigdes que
aparentemente sdo dificeis de conciliar na ordem do ser, do viver e do agir. Em se tratando de
um possivel didlogo entre Amor e Justiga, ndo ¢ diferente. O filésofo dira que falar do amor é
muito facil ou muito dificil: “Como ndo se deixar levar por uma exaltagdo, de um lado, ou pelas
trivialidades emocionais, de outro?” (RICOEUR, 1993, p.13). A resposta estaria precisamente
em pensar a dialética entre o amor e a justiga. Essa dialética consiste em buscar mediagoes
praticas, sempre frageis e provisorias, que possibilitem a “encarna¢do” do amor na pratica do
cotidiano regido pela justica.

Tal como em um abismo, € preciso pensar em pontes que permitam atravessar o
paradoxo entre amor e justica. Com efeito, € preciso saber se a justi¢a pode ser um meio para o
amor e se o amor pode ser também fecundo a justica. De acordo com a hipdtese filosofica de
Paul Ricoeur, é precisamente porque o amor ¢ supramoral, que ele s6 entra na esfera pratica e
ética sob a égide da justiga. E essa hipotese que sera investigada ao longo do artigo que se divide
em trés partes.

A primeira parte consagra-se a antropologia filosofica de Ricoeur. Isso porque ¢
importante ter uma no¢do de quem é, para o fildésofo, o sujeito capaz de ser justo e de amar. A
fenomenologia hermenéutica de Ricoeur proporcionara o aparato necessario para entender o

que o autor chama de dialética. E isso porque ¢ a partir de uma dialética do sujeito capaz

3 Em sua tradugio ao castelhano feita por Tomas Domingos Moratalla.

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

139




de miciacao cientifica

constituido pela alteridade, ou melhor, um si-mesmo como um outro, que se pode entender o
ideal ético basico de viver bem, com e para os outros, em instituigdes justas.

A segunda parte avanga na investigagdo sobre a justica propriamente dita. Seguindo o
filésofo, busca-se identificar “os rasgos do discurso da justica que mais claramente se opdem
aos do discurso do amor” (RICOEUR, 1993, p.22).

Enfim, por ultimo, pode-se entrever melhor como o amor pode entrar no campo pratico,
ndo so6 nas relagdes interpessoais, mas também nas relagdes institucionais, nas quais a justica
encontra sua realizagdo. A dinamica do dom, nesse contexto, mostra-se de particular ajuda para

compreender como a superabundancia do amor se faz presente, se “encarna”, na realidade.

Fenomenologia hermenéutica da pessoa

Como Paul Ricoeur quer se desvencilhar da ontologia dos personalistas, alinha-se a Eric
Weil para vincular o ser pessoal as atitudes vividas que orientam o pensamento em busca de
novas categorias: “Todas as novas categorias nascem de atitudes que sdo tomadas da vida e
que, pela classe de pré-compreensdo a que estdo vinculadas, orientam a investigacdo a novos
conceitos que seriam suas categorias apropriadas” (RICOEUR, 1993, p.99). Com essa nova
orientacdo para a antropologia filosofica, Ricoeur se propde a precisar a atitude-pessoa, ndo
sem antes dizer que a pessoa como atitude podem corresponder multiplas categorias, que serdo
abordadas nos topicos seguintes.

Essa atitude-pessoa estd marcada fundamentalmente pela crise, marca essencial de sua
situacdo. Nesse ponto, dialoga-se com Landsberg e Max Scheler, os quais souberam, segundo
Ricoeur, perceber essa universalidade da crise do ser pessoal em situacdo. Essa nogdo de crise
traz consigo a ideia de que a pessoa move-se em um desconhecimento de si mesma e do outro,
percebe-se desconhecedora do seu lugar no mundo da vida, sem saber a que hierarquia estavel
de valores aderir para guiar suas preferéncias e sem poder discernir bem os amigos de seus
adversarios. Essa situagdo vé-se confirmada com os acontecimentos dificeis das violéncias em
suas mais diversas manifestagdes, ameacadoras da paz entre as pessoas e nagoes.

Além desse primeiro critério da crise da atitude-pessoa, Ricoeur adiciona um segundo.
Frente a essa confusao da crise, se distingue o intoleravel. Pode-se ndo saber qual € o seu proprio
lugar no mundo, mas sabe-se também o que ndo se pode aceitar de forma alguma: “Na crise,

experimento o limite da minha tolerancia” (RICOEUR, 1993, p.100). E isso o faz dar um passo

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

140




de miciacao cientific:

adiante para discernir uma certa estrutura de valores no momento historico vivido. E nesse
ponto que se chega ao compromisso. A pessoa anuncia um critério de compromisso
identificando-se com uma causa que a supera. Nesse compromisso, a pessoa se arrisca ¢ se
submete. E uma eleigdo da pessoa, mas ela se diz a0 mesmo tempo que ndo pode fazer outra
coisa. “O intoleravel me transforma de covarde ou de espectador desinteressado, em homem de
convic¢ao que descobre criando e cria descobrindo” (RICOEUR, 1993, p.101). A crise se busca
resolver com uma ética do compromisso, ou seja, com a elei¢do daquelas convicgdes que
reorientam a agcdo com e para os outros em momentos de crise.

Ricoeur desenvolve ainda corolarios desses dois critérios (crise € compromisso) aqui
pensados dialeticamente. O primeiro deles ¢ que o compromisso traz consigo uma certa
estabilidade no tempo a atravessar a instabilidade das crises. Discerne ainda a virtude do
compromisso da virtude da conversido, justamente no que diz respeito a sua duragdo. E a
fidelidade a uma direcdo eleita a originaria caracteristica do compromisso pelo qual o si € agora
o mesmo ao longo do tempo. E quando se faz o balango das fidelidades escolhidas e que
unificam a pessoa, percebe-se de certa forma sua identidade pessoal também como uma
identidade eleita. Em sintese, vai-se da crise ao compromisso ¢ deste aquela em busca de uma
identidade narrativa, sintese do mesmo (idem) e do diverso (ipse).

O segundo corolario se desprende do primeiro. Com efeito, o primeiro corolario esta
para a identidade pessoal, assim como o segundo esta para a diferenga propria da alteridade.
Ambeas, identidade e diferenga, ou ainda, mesmidade e alteridade se entrelagam pois nao ha
“outro” se ndo houver o “mesmo”, e vice-versa. O filésofo se preocupa em dizer que ndo esta
propondo, como Heraclito, o conflito como pai de todas as coisas, mas como a consequéncia
que se da quando se tem diversas convicgdes, COMpPromissos.

Urge reconhecer a dificuldade da conciliagdo entre os dois corolarios. Com efeito, se
for possivel amar os inimigos, os que t€ém convicgoes diferentes, se se reconhece a tensdo entre
a imperfeicdo da causa e o carater definitivo do compromisso, entdo esse seria 0 movimento
mais dificil: “O movimento de reconhecimento daquilo que da um valor superior ao outro, a
saber, o seu intoleravel, seu compromisso, sua convic¢do” (RICOEUR, 1993, p. 102).

Um terceiro corolario desse par dialético crise-compromisso seria a necessidade de um

horizonte que tenha uma visdo historica global. Assim, seria possivel a aposta para que se faca

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

oa, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

141




de mciacao cientifica

convergir o melhor de todas as diferencas. Mas isso s6 seria possivel se o intoleravel passasse
a ser a propria crise da historia e a paz, a sua convicgao.

A seguir pode-se avangar para o chamado ethos ricoeuriano para entender melhor como
essa pessoa se relaciona com os outros na sociedade. O filésofo propde como definigdo de ethos
“o desejo de uma vida realizada — com e para os outros — em institui¢cdes justas” (RICOEUR,
1993, p. 107). Pode-se notar que essa defini¢cdo possui trés termos diferentes, mas que estdo no
mesmo nivel de importancia para a constitui¢do ética da pessoa. A seguir, trata-se cada um dos
termos que compdem essa estrutura ternaria.

O desejo de uma vida realizada: essa formulacdo estabelece a ética no nivel da aspiragao,
de uma opcao antes de qualquer imperativo. Para Ricoeur, entende-se melhor se se diz a formula
completa “Oxala consiga viver bem, dentro de um horizonte de vida realizada e, nesse sentido,
feliz” (RICOEUR, 1993, p. 107). Surge aqui a nog¢do de “estima de si mesmo” que expressa
justamente esse desejo de uma vida realizada. Essa nocao ¢ fundamental para que na vida com
os outros ¢ em instituicdes haja um sujeito responsavel, capaz de estimar-se a si mesmo
enquanto capaz de obrar intencionalmente e conservar essas intengdes no curso das coisas.

Ricoeur se preocupa com mostrar que o termo “si” evita uma certa redugdo egoista do
“eu”. O si se mostra, em certo sentido, presente em todas as outras pessoas gramaticais. Na
segunda pessoa o si aparece porque ela ¢ também uma pessoa capaz de se estimar a si mesma.
Na terceira pessoa, ele aparece como possibilidade de pessoa modelo (moral ou narrativo) para
0 si.

Fernando Saldanha explica a importancia dessa reflexdo ricoeuriana, ja que ela o coloca
em uma terceira via com relacdo ao cogito cartesiano de um lado e o anti-cogito nietzschiano,
de outro:

Logo numa das linhas iniciais do prefacio de Soi-méme comme un autre,

Ricoeur enuncia a sua opgao pelo paradigma da filosofia reflexiva, ao afirmar

que a sua primeira intenc¢ao é “marcar o primado da mediacao reflexiva sobre
a posic¢ao imediata do sujeito, tal como esta se exprime na primeira pessoa do
singular: «eu penso», «eu sou»”. Assim, situando-se numa posi¢do
intermediaria entre o sujeito exaltado de Descartes e do idealismo subjetivo e
o sujeito humilhado de Nietzsche e dos mestres da suspeita, Ricoeur pretende
que a hermenéutica do si que se propde desenvolver, se situe num lugar
epistémico e ontologico, “situado para 14 desta alternativa do cogito e do anti-
cogito. (SALDANHA, 2009, p.95)

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

142




de miciacao cientifica

Mas desde essa posicdo intermediaria, qual é o grau de certeza que essa reflexdo do “si”
pode ter? Contra a evidéncia do cogito cartesiano e o niilismo nietzschiano, Ricoeur apresenta
a nogdo de atestagdo, que é entendida como a seguranca do si de poder permanecer si-mesmo
em todas as circunstancias. Ricoeur dird que “a atestacdo define a nossos olhos a espécie de
certeza a que a hermenéutica pode pretender, ndo apenas face a exaltagdo epistémica do Cogito
a partir de Descartes, mas ainda face a sua humilhagdo em Nietzsche e seus sucessores”
(RICOEUR, 1990, p.33). Esse grau de certeza seria o “Gltimo recurso contra toda suspeita”
(RICOEUR, 1990, p.35), pois apesar de se tratar de uma verdade mais fragil que a evidéncia
cartesiana, Ricoeur considera que a atestagdo chega a uma determinacao ontoldgica no sentido
em que a linguagem acaba sempre por fazer referéncia ao mundo, e toca, portanto, de certa
forma, os modos de ser, “se bem que ndo de uma forma direta e ostensiva” (SALDANHA,
2009, p.100).

O segundo termo da triade do ethos identifica-se na expressao: “com e para os outros”.
Se no desejo de uma vida realizada esta presente a estima de si, aqui aparece a no¢do de
solicitude, que rege as relagdes interpessoais. A solicitude seria um movimento do si,
respondendo a interpelagdo feita pelo outro. Para Ricoeur “a peticdo ética mais profunda ¢ a da
reciprocidade que institui o outro como meu semelhante e a mim mesmo como semelhante do
outro” (RICOEUR, 19964, p.165). Aqui o filoésofo diferencia entre solicitudes marcadas ou ndo
por fortes desigualdades iniciais. Quando ndo hd uma forte desigualdade inicial, fala-se de
amizade ou amor. Nos casos em que essa desigualdade forte estd presente, fala-se de
reconhecimento. Essa capacidade de reconhecimento seria a forma de igualar de certo a relagdo
assimétrica, seja ela qual for.

A triade completa-se com o desejo de viver em instituigdes justas. Com a introducao do
conceito de institui¢do, Ricoeur separa-se, por exemplo, de Mounier que faz uma dialética
apenas entre pessoa e comunidade, sendo a comunidade como uma expansao das relagdes
pessoais apenas. Para Ricoeur, é preciso distinguir as relagdes interpessoais que sdo regidas
pela amizade, solicitude, reciprocidade, das relagdes institucionais, regidas pelo ideal de justica.

Pode-se entender melhor essa diferenca quando se separa o outro do cada um. Essa
separagdo se da porque com o outro se tem uma intimidade que ndo se tem com o cada um. Nao
se pode reduzir, entdo, a relacdo com o cada um a uma espécie de relagdo com o outro. Por isso

a necessidade de institui¢des justas, que fagam a mediacdo nesse tipo de relacdo e que distribua

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

143




de mciacao cientifica

a cada um o que lhe pertence. Aqui Ricoeur resgata a nogdo de justica distributiva de
Aristoteles, que ressoa nos dias atuais nas obras de John Rawls e Michael Walzer. Nas
institui¢des justas e nas esferas da justica, busca-se favorecer os desfavorecidos. “Se encontra
nessa preocupacdo pelo mais desfavorecido, o equivalente da busca do reconhecimento no
plano da amizade e das relagdes interpessoais” (RICOEUR, 1996b, p.167).

Faz-se, entdo, uma distingdo importante para o proposito desse artigo entre a amizade e
a justica, isto ¢, entre a alteridade do proximo (o “face-a-face” da amizade) e a alteridade do
distante (o “cada um” da justica). Nessa distingdo, preservam-se as relacdes diretas,
interpessoais, proprias das vivéncias da amizade, da fraternidade e da solicitude, dando lugar,
ao mesmo tempo, para que o “cada um” (expressdo certamente impessoal, mas ndo anénima)
possa viver em condigdes justas.

Ja se entrevé como ¢é possivel defender, ao menos no plano teorico, a relagdo do si-
mesmo com 0s outros em instituigdes, sem perder de vista a tensdo dialética entre crise e
compromisso, por um lado, ¢ entre amor e justica, por outro Para tanto, ¢ preciso reconhecer
que ha disting@o entre a alteridade interpessoal e a alteridade institucional, que em conjunto
forjam nossas identidades pessoais na aspiragdo de uma vida realizada com e para os outros em

institui¢des justas.

Da violéncia a justica
Para melhor entender o papel da justi¢a no quadro geral da filosofia ricoeuriana a partir

do sujeito capaz, € preciso entrar na reflexdo sobre a violéncia. No sujeito
fenomenologicamente descrito como capaz de agir e de sofrer a acdo de outrem, destaca-se uma
dissimetria inicial entre agente e paciente, base das atitudes desproporcionais, das agdes
violentas: “O Problema moral (...) enxerta-se no reconhecimento dessa dissimetria essencial
entre aquele que faz e aquele que sofre, culminando na violéncia do agente poderoso”.
(RICOEUR, 1996c, p 144).

Em sua obra “O Si-mesmo como um outro”, Ricoeur nos concede uma rara defini¢do
de violéncia: “Violéncia como destrui¢ao por algum outro da capacidade de agir de um sujeito”
(RICOEUR, 1996, p. 158). A modo de exemplo, podemos ilustrar aquilo que Ricoeur chama
de violéncia simbdlica no ambito das vivéncias religiosas. Na experiéncia religiosa, o sujeito

capaz ¢ testado em sua finita capacidade de recep¢do do que lhe é dado religiosamente. Seja

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

144




de mciacao cientifica

qual for a confissdo religiosa, ela mostra a adesdo fiducial a algo/alguém considerado sagrado.
E proprio do simbolo sagrado ultrapassar as capacidades do que estd a ele sujeito. A religido
interpela o sujeito capaz desde fora, ou seja, a partir do que ndo esta no seu dominio por exceder
a qualquer uma de suas capacidades, especialmente a racional. E nesse 4mbito que Ricoeur
descreve a violéncia dos intérpretes religiosos ao que lhes excede, apontando para a necessidade
do esforco contra os defeitos que podem se dar na religido quando essa se transforma em
violéncia simbolica:
It does not involve simply the recognition of religion as a fact, in all its
specificity, but a struggle against its defects, including the confiscation of the
symbolism by self-designated interpreters, the corruption of obedience by the
spirit of servitude and immaturity, and manipulation by a particularly vicious
Jform of power, ecclesiastical power. (RICOEUR, 1999, p.3)

Mesmo se nao houvesse nenhum defeito com relagdo ao que Ricoeur chamou de
“confisco do simbolismo”, ha de haver um residuo de violéncia simbolica nas religides porque
o que ¢ dado como sagrado aos fiéis sempre os ultrapassa. Essa relagdo entre o excesso e a finita
capacidade humana de recepg¢ao do sujeito capaz em relagdo ao sagrado constitui esse momento
de violéncia simbolica, representado metaforicamente pela relagdo entre a capacidade finita de
um vaso e o que a ele excede em vida, como uma planta que precisa se adaptar ao recipiente
que a contém.

No ambito interpessoal, a violéncia encontra uma primeira e fundamental resposta nas
interdi¢cdes da moral, consagradas em féormulas como “ndo mataras” ou ainda “néo fagas ao teu
proximo o que detestarias que ele te fizesse”. Enquanto a ética diz respeito as aspiracdes
pessoais do viver bem, a moral interdita universalmente o que ndo deveria ser. De acordo com
Ricoeur, dentre as regras morais, emerge a regra de ouro como a maxima pressuposta pela
secularizagdo moderna do mandamento do amor ao préximo, tal como se d4 na segunda
formulagdo do imperativo categorico kantiano e na fundacdo procedimental dos principios da

justica em John Rawls

somos asi reconducidos a la segunda formulacion del imperativo categorico
¥, ademds, en la regla de oro: ‘no hagas a tu projimo lo que detestarias que
te hiciesen’. He destacado por outra parte que la regla de oro tiene la ventaja,
sobre la formulacion kantiana, de considerar la referencia a algunos bienes

(RICOEUR, 19964, 91).

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

145




de miciacao cientifica

Para Ricoeur, o justo reside entre a interdi¢do legal-moral e a aspira¢cdo do bem viver.
A justica apresenta-se necessaria no ambito social, juridico, no qual se deve dar a cada um o
que lhe pertence, o seu direito. Assim, entra a ideia de justica como regra que visa igualar os
pacientes e os agentes da a¢do em sociedade, ora entendida como convivéncia e cooperagdo
mutua entre sujeitos capazes de agir e sofrer.

A justica pressupde, nesse ponto, ser uma atividade também institucional e
comunicativa. Essa comunicagdo propria da justica enquanto institui¢do acontece por sua vez
por meio de canais apropriados tais como os tribunais ou audiéncias, em resumo, todo o aparato
judicial. E interessante notar que esse aparato judicial ¢ composto por pessoas, individuos como
quaisquer outros da sociedade que sdo “considerados independentes e encarregados de
pronunciar a sentenga justa em uma circunstancia particular” (RICOEUR, 1993, p.22). Eles
possuem o que Ricoeur chama de “monopolio da coer¢do”, que os capacita para exercer uma
forga publica, impor a sua decisdo sobre outros.

Todo esse processo judicial se da por meio de uma argumentagao, o que reforga o carater
comunicativo do mesmo. Segundo Ricoeur, a justica argumenta de um modo muito especifico
“confrontando razdes a favor e contra, supostamente plausiveis, comunicaveis, dignas de serem
discutidas pela outra parte” (RICOEUR, 1993, p.22). Para efeito da nossa ulterior dialética entre
amor e justica ¢ importante ndo perder de vista que essa argumentagdo da justica €, em certo
sentido, infinita e, em outro sentido, finita. Infinita porque sempre ha um “mas...” que pode ser
adicionado a argumentag@o. Finita porque toda pratica judicial chega a uma decisdo final da
pessoa capacitada para decretar um juizo.

Quando se visam essas caracteristicas da justica como pratica, ndo se encontra muita
relacdo com o amor. As circunstancias que exigem justica (o conflito de interesses), os canais
do aparato judicial e a argumentacdo nao sdo as circunstancias, os canais e a argumentacao do
amor. Ricoeur diz, pelo contrario, que o amor nem argumenta: “Para dizer a verdade, o amor

ndo argumenta, se se toma como modelo o hino de I Corintios 13 (RICOEUR, 1993, p.22).

Do amor a dinAmica do dom
Ricoeur se faz a seguinte pergunta: “Tem o amor, no discurso ético, um estatuto
normativo comparavel ao do utilitarismo ou inclusive ao do imperativo kantiano?” (RICOEUR,

1993, p.14). Uma maneira de responder seria utilizar-se da filosofia analitica que busca

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

146




de miciacao cientific:

discernir em um conceito seus conteudos normativos de base. Mas Ricoeur, utilizando o
exemplo do intento de Outka, mostra algumas contradi¢des a que esse método chega ao mostrar
os rasgos fundamentais do amor. Assim como Otka, Ricoeur identifica as caracteristicas mais
recorrentes do amor coma atencdo igual para o proximo, o sacrificio de si mesmo e a
mutualidade. Ricoeur enxerga sobretudo nas duas ultimas caracteristicas uma certa
contradi¢do:* que o faz optar por um tratamento do amor que se resiste a reduzi-lo a um modelo
normativo ultimo, como critério de valor ¢ de obrigagao.

Qual ¢ a saida entdo para falar do amor sem cair nos extremos sentimentalistas e sem
seguir o caminho da filosofia analitica? Ricoeur encontra um caminho a ser percorrido quando
se fixa a atengdo nas formas de discurso que resistem ao tipo de andlise conceitual dos
analiticos, pois “o amor fala, mas fala de forma distinta da linguagem da justica” (RICOEUR,
1993, p.15). Nessas formas de discurso, encontram-se trés caracteristicas que marcam aquilo
que o fildsofo chama de “o estranho do discurso do amor”: o vinculo entre o amor e o louvor;
o0 uso do imperativo no amor ¢ o tratamento do amor enquanto sentimento.

O discurso amoroso ¢, em primeiro lugar, um discurso de louvor. Nesse tipo de discurso
“o homem goza com a vista do seu objeto que reina por cima do resto dos objetos de sua
atencdo” (RICOEUR, 1993, p.15). O gozo, a visdo ¢ o considerar como mais importante sdo
igualmente decisivos nesse discurso. Esse tipo de discurso encontra-se nos hinos, como
testemunham a primeira carta de Sdo Paulo aos Corintios, capitulo XIII, os salmos, as bén¢aos
e as bem-aventurangas.

Por outro lado, o discurso mesmo de louvor pertence a um grupo maior, o da poesia
biblica.’ E na poesia, encontra-se como principio uma certa resisténcia a discursos univocos.
“Na poesia, as palavras chave sofrem amplificacdes de sentido, assimilagdes inesperadas,
interconexdes inéditas” (RICOEUR, 1993, p.15). E assim se percebe uma primeira resisténcia
do amor a deixar-se esgotar, compreender e analisar univocamente no sentido forte da palavra.

Expressdes como “Amaras ao Senhor teu Deus ... € ao teu proximo como a ti mesmo”®
sdo muito familiares para a cultura ocidental. Mas parece estranho, em primeira analise, propor

0 amor como um imperativo. Ele pode ser imperativo? Ou nesse momento ele deixa de ser

# O sacrificio de si parece anular o si mesmo enquanto que a mutualidade parece que o salva em certo sentido.
5 Ricoeur se utiliza para esse ponto de Robert Alter e sua obra “The Art of Biblical Poetry”.
6 Lucas 10, 27.

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

oa, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

147




de mciacao cientifica

amor? Ricoeur diz que se for entendido no sentido de um imperativo kantiano, realmente parece
escandaloso. “Existe algo escandaloso em ordenar o amor, ou seja, um sentimento” (RICOEUR,
1993, p.17). Para Kant, o imperativo categorico que rege a moralidade nos impele a agir de tal
forma que nossa acdo possa ser universalizavel. Aqui, o dever moral ndo pode ser maculado
pelos sentimentos e afetos.

Para sair desse tipo de interpretacdo, Ricoeur inova ao propor um uso poético do
imperativo. Antes exp0s-se que o louvor faz parte da poesia. Nesse sentido, o imperativo
(poético) se aproxima dos cantos de louvor. “Esse uso (poético do imperativo) também tem
suas conotacdes no amplo leque de expressdes que se estendem desde o convite amoroso,
passando pela stplica angustiada, o chamado, até o mandamento brutal acompanhado com a
ameaga de castigo” (RICOEUR, 1993, p.18).

Ricoeur utiliza o exemplo, emprestado de Rosenzweig’, do cantar dos cantares dos
textos sagrados. O amor aparece ai antes como um didlogo entre Deus e uma alma sozinha (em
um uso poético do imperativo) do que como um imperativo categdrico no sentido kantiano do
termo.

La idea propiamente genial es entonces mostrar el mandamiento de amar que
brota de ese vinculo entre Dios y un alma solitaria. El mandamiento que
precede a toda ley es la palabra que el amante dirige al amado: jAmame!
Esta distincion inesperada entre orden y ley solo tiene sentido si se admite
que el mandato de amar es el amor mismo, mandandose a si mismo, [...]; el

amor es objeto y sujeto del mandato. (RICOEUR, 1993, p.18)

Dessa forma, o uso poético do imperativo, assim como as expressoes de louvor, s30 usos
estranhos de formas de expressao do amor no sentido em que nao se deixam reduzir a conceitos
univocos. O imperativo de amar ndo pode, entdo, ser equivalente ao imperativo moral que Kant
iguala a obrigagdo como uma lei. Ele é anterior & lei. E justamente essa distancia entre o que
Ricoeur chamou de uso poético do imperativo e o imperativo como lei que permite a dialética
entre o amor ¢ a justica, centrada na economia do dom, exposta mais adiante.

Como ja visto, desde o comecgo de suas reflexdes em “Amor e Justica”, Ricoeur busca
se distanciar de uma abordagem sentimentalista do amor. Ndo quer assim cair nem na sua
exaltagdo extrema por um lado, nem nas trivialidades sentimentais por outro. Extremos que ele

retine sob o conceito de “sentimentalismo que ndo pensa”. Por que ¢ importante falar entdo do

7 Ricoeur utiliza a obra desse autor chamada A4 estrela da Redengdo como fonte dessa distingdo entre lei € ordem.

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

148




evista

brasileira
de miciacao cientifica

amor como sentimento? Ricoeur resume essa terceira caracteristica estranha das formas de
expressdo do amor, seguindo a poética do louvor e do imperativo de amar, da seguinte maneira:
“O poder de metafora que se vincula as expressdes do amor” (RICOEUR, 1993, p.19). Segundo
o proprio Ricoeur, “a metafora ¢ o transporte a uma coisa de um nome que designa uma outra,
transporte quer do género a espécie, quer da espécie ao género, quer da espécie a espécie ou
segundo a relagdo de analogia” (RICOEUR, 2000, p.20).

Esse poder manifesta a capacidade do amor de conectar afetos entre si. Assim, prazer e
dor podem, no amor, estar conectados. Assim como a angustia e a alegria, ou a felicidade ¢ a
melancolia. Ricoeur traz essa reflexdo para o campo linguistico utilizando-se da analogia. Ou
seja, por analogia, uma modalidade de amor pode significar uma outra modalidade. O amor
erdtico, por exemplo, pode por analogia significar muito além dele mesmo. Essa caracteristica
¢ tdo importante que Ricoeur chega a dizer que negligencia-la pode dar lugar a dicotomias
perigosas como a que se da algumas vezes entre o eros e o0 agape.

A partir desse momento, pode-se chegar ao que Ricoeur propde como a dindmica do
dom:

Pode-se lancar uma ponte entre a poética do agape e a prosa da justica, entre
o hino e a regra formal? Essa ponte deve ser lancada, pois os dois regimes de
vida, segundo o agape e segundo a justi¢a, remetem ao mesmo mundo da agéo
no qual elas tém a ambic@o de se manifestar como “competéncias”; a ocasidao
privilegiada desse confrontamento é precisamente o dom. (RICOEUR, 2006,
p. 236)

Até agora se exp0Os que amor ¢ justica pertencem a ldgicas diferentes. Ricoeur diz que a
justica esta sob a otica da l6gica da reciprocidade enquanto o amor se insere em uma logica da
superabundancia. Nesse momento, aborda-se, a modo de conclusdo, a economia do dom, como
expressao dessa logica de superabundéncia, que pretende ser a ponte, o ponto de intercessao
para pensar a dialética buscada entre amor e justi¢a. E para refletir sobre essa dinamica ¢ de
muita ajuda a reflexdo sobre a regra de ouro e o mandamento do amor, bastante presente na
obra ricoeuriana.

Em linhas gerais, a regra de ouro propde que se deve fazer ao outro aquilo que
se deseja/quer receber dele. Nao ha na cultura humana uma unica formulacao
da regra, mas, com certeza, hd nela a expectativa da reciprocidade nas relagdes
humanas. Abstraida de sua inser¢ao num contexto cultural e textual, ou ainda,
pensada por si mesma, a regra de ouro ndo impede que essa expectativa seja
proveniente do desejo passional ou do interesse utilitario dos agentes morais.
(SALLES, 2013, p.108)

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

149




de miciacao cientific:

Pelo citado, pode-se entrever que como regra que ¢, a regra de ouro pertence a logica da
reciprocidade. Pode-se entender, entdo, que esse fazer com o outro o que quer que se faca
consigo ndo necessariamente esta inserido em uma espécie de doagao, de querer o bem do outro,
mas pode surgir de iniciativas egoistas ou utilitarias. Como quando se discutiu a antropologia
do sujeito capaz em Ricoeur, sabe-se que da defasagem inicial entre um agente ¢ um paciente
pode surgir a violéncia. E € isso mesmo que aqui € recuperado. Mesmo na regra de ouro, tomada
isoladamente, agente e paciente precisam ser considerados em sua dissimetria inicial e,
portanto, capazes de fazer e sofrer violéncia.

No entanto, a regra de ouro sempre foi formulada em tradi¢des concretas. Tradigdes
religiosas que tinham uma compreensao anterior do que ¢é justo ou injusto. O isolamento da
regra de ouro de suas tradicdes levaria a uma perda de contato com essas pré-compreensdes,
que completam a interpretacdo da regra de ouro nas sociedades concretas.

Assim, deve-se reconhecer, por um lado, que a regra de ouro indica um projeto
de reciprocidade a ser realizado seja no ambito das relagdes interpessoais ou
institucionais. Por outro lado, tal projeto de reciprocidade pertence a memoria
das tradigdes, dai a necessidade de interpretar a regra de ouro também na
perspectiva religiosa e ndo somente na perspectiva da fundamentagao
filosofica. (SALLES, 2013, p.108)

E o que significaria levar em considerac@o as tradi¢cdes nas quais a regra de ouro foi
formulada? Para Ricoeur, isso nos leva a considerar que, em geral, nas tradigoes religiosas opera
também uma outra logica, a da superabundancia, que parece contradizer a primeira, mas que
misteriosamente caminha junto com ela. Exemplo paradigmatico para a nossa tradi¢do seria o
sermdo da montanha pronunciado por Jesus e recolhido nos relatos Evangélicos de Mateus e
Lucas.

E especialmente interessante notar que a regra de ouro é apresentada logo antes do
mandamento do amor pelo evangelista Lucas. No versiculo trinta e um do capitulo seis,
encontra-se a seguinte passagem: “Como quereis que os outros vos fagam, fazei também a eles”.
E logo abaixo, quatro versiculos depois, 1é-se: “Muito pelo contrario, amai 0s vossos inimigos,
fazei o bem e emprestai sem esperar coisa alguma em troca”.

Essa proximidade espacial pareceria ndo perceber a aparente contradi¢do entre a regra
de reciprocidade e o mandamento da superabundéancia de amor sem esperar nada em troca. E ¢é

aqui que se toca o ponto fundamental dessa dialética entre justi¢a e amor. A tentagio de opor

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

oa, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

150




de mciacao cientifica

radicalmente as duas logicas, Ricoeur constroi pontes em procurar “estabelecer o sentido novo
da regra de ouro no contexto do mandamento do amor aos inimigos” (SALLES, 2013, p.114).
O que se faz, entdo, ¢ tensionar a justica em dire¢io ao amor. E essa a reinterpretagdo, que
precisa ser constantemente renovada, da regra de ouro tomada ndo de forma isolada, mas bem
encarnada em suas tradi¢cdes que “a convidam” a superabundancia do amor.

O mesmo texto evangélico parece sugerir isso quando ndo se deixa de lado que o sermdo
da montanha ¢, como um todo, um chamado a atitudes que sdo da ordem da superabundancia,
incluindo a propria regra de ouro.

E importante destacar que a regra de ouro ¢ enunciada no meio do Sermao da
Planicie e ndo somente antes do mandamento do amor aos inimigos. Ela esta
no centro de uma série de exigéncias de atitudes e agdes extremas, que se
fundamentam na l6gica do doem e, por isso, ndo pressupdem a reciprocidade.
(SALLES, 2013, p.115)

A justica e o amor estdo verdadeiramente em dois planos diferentes. E a justica, tomada
isoladamente, ndo implica o amor, pelo contrario, parece exclui-lo. Essa maneira de
compreender a distancia entre os dois planos lembra o estado religioso kierkegaardiano, que
ndo pode ser alcangado por nenhuma mediagdo com o universal ético, seja entendido a maneira
kantiana ou hegeliana. De uma maneira similar, o amor ¢ de outra ordem, ndo alcangavel pela
justica em si mesma. No entanto, a narrativa biblica une o0 mandamento do amor e a regra de
ouro, de maneira que uma parece estar em rara tensao criativa com a outra.

Nao obstante, no contexto evangélico, o mandamento do amor e a regra de
ouro implicam-se mutuamente. Isso exige do filosofo que se aproxima da
narrativa biblica uma interpretacdo que, em espirito gadameriano, poderia ser
denominada fusdo de horizontes, alcancada de forma exemplar por Ricoeur
nos seguintes termos: “ele (o mandamento do amor) deve reinterpretar a Regra
de ouro e, ao fazer isso, também deve ser reinterpretado por ela (SALLES,
2013, p.108)

Essa tensdo mutua entre o amor € a justica parece ser a resposta de Ricoeur para pensar
essas duas realidades que a primeira vista parecem distantes e até opostas. Essa dialética, que o
filésofo diz ser sempre fina e fragil porque precisa ser pensada uma e outra vez considerando
0s casos concretos, nos convida a entrelagar no campo da acdo uma presenca cada vez maior

tanto do amor quanto da justica.

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

inga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

151




de miciacao cientific:

Conclusao

Pelo investigado, apesar de pertencerem a esferas diferentes na realidade e se
expressarem de formas diferentes, percebe-se que amor ¢ justi¢a ndo se excluem mutuamente.
Para tanto, foi preciso recuperar o itinerario antropologico de Paul Ricoeur, pelo qual o sujeito
capaz ¢ agente ¢ paciente. Na interacdo entre sujeitos capazes, pode emergir atos de violéncia,
como exemplificado pela vivéncia da religido como uma violéncia simboélica. A analise da
violéncia simbdlica oferece um quadro antropologico no qual se manifesta uma desproporgéo
entre agente e paciente, entre o excesso do dado e a finita capacidade do sujeito. Além da
violéncia simbdlica, ¢ mister reconhecer que ha outras formas e figuras da violéncia, agora
entendidas como o que ndo deveria ser por contrariar a dignidade do sujeito capaz.

A violéncia encontra sua réplica nas obrigagcdes morais, expressas através de interdigcoes
como as de ndo fazer a outrem o que ndo queres sofrer (SALLES, 2013) e, em ultima instancia,
a de ndo-ser violento nas relacdes interpessoais. Dando um passo a mais, vé-se que a réplica
institucional a violéncia entre as pessoas chama-se justica. A justica, ademais de ser virtude do
compromisso pessoal, é sobretudo a primeira virtude das instituicdes. Com efeito, a justica
como instituicdo supde um conjunto de media¢des especificas, como um corpo de leis escritas,
um corpo de juizes, tribunais, devido processo legal, etc. Na justica como institui¢do, destaca-
se também seu carater comunicativo ja que ¢ pela palavra da autoridade legitima que o direito
se restabelece apos a troca de argumentos entre as partes em conflito.

A forma de argumentacao da justica se distancia assim da poética do amor, que Ricoeur
chega a dizer que ndo argumenta. A expressdo poética do amor parece sempre superar a
linguagem, apontando para uma realidade que transcenda a mesma, ainda quando se trate do
imperativo de amar, agora entendido como imperativo poético. Essa superabundéancia do amor
se percebe na dindmica do dom, presente tanto na regra de ouro quanto no mandamento do
amor.

A regra de ouro, como regra da reciprocidade pertence ao ambito da justi¢a, mas precisa
ser continuamente reinterpretada a luz do mandamento (poético) do amor para que nao se feche
em si mesma ¢ acabe sendo uma regra egoista. A proximidade da regra de ouro e do
mandamento do amor no relato evangélico sugere essa interpretagdo a Ricoeur, que encontra
nessas formulacdes a expressdo da fina dialética existente entre essas duas realidades em

constante tensao mutua.

Reyv. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Ita

oa, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.

152




de mciacao cientifica

Gilbert Vincent escreveu na revista “Le Portique” o que parece a conclusdo pratica de
toda essa reflexdo: “A incorporagdo tenaz, passo a passo, de um grau suplementar de compaixao
e de generosidade em todos os nossos codigos — codigo penal e codigo de justiga social —
constitui uma tarefa perfeitamente razoavel, se bem que dificil e interminavel” (VINCENT,

2011, p.16).

Referéncias
ARENDT, H. Eichmann em Jerusalém. Trad. J. R. Siqueira. Sdo Paulo: Companhia das letras, 1999.

CAMPOS, Rafael. Paul Ricoeur fala de sua obra filosofica — Legendado. Youtube, 2013.
Disponivel em: https://www.youtube.com/watch?time_continue=183&v=0Fwyp1689pQ. Acesso em:
18 mai. 2018.

RICOEUR, P. Historia y verdad. Madrid: Ediciones Encuentro, 1990.
. Amor y Justicia. Trad. T. D. Moratalla. Madrid: Caparrds, 1993.
. Etica e Moral. Trad. A. C. Amaral. Covilha: Universidade da Beira Interior, 2011.
. Si mismo como otro. Madrid: Siglo veintiuno y siglo veintiuno de Espafia, 1996a.
. Leituras 2: A regido dos filésofos. Sao Paulo: Loyola, 1996b.

. Leituras 3: nas fronteiras da filosofia. Sao Paulo: Edi¢des Loyola, 1996¢. 153

. Violence and Language. In: Political and Social Essays by Paul Ricoeur. Athens:
Ohio University Press, 1974.

. Religion and Symbolic Violence. In: Contagion, v.6. Chicago: Loyola University,
1999.

. A metafora viva. Trad. Dion Davi Macedo. Sdo Paulo: Loyola, 2000.
. Percurso do reconhecimento. Sdo Paulo: Loyola, 2006.

SALDANHA, F. A. Do Sujeito Capaz ao Sujeito de Direito: Um Percurso pela Filosofia de Paul
Ricoeur. 2009. Tese (Doutorado em Filosofia). Faculdade de Letras, Universidade de Coimbra,
Coimbra.

SALLES, S. d. A regra de ouro, entre o amor ¢ a justica: Uma leitura sobre Paul Ricoeur. Sapere
Aude, 2013, n. 8, p. 105-123.

VINCENT, Gilbert. A la croisée de L’éthique et du politique : don et institution, selon Ricoeur.
In : Le Portique, 26. Associacion Les Amis du Portique, 2011. Disponivel em:
http://journals.openedition.org/leportique/2509. Acesso em: 01 jun. 2018.

Rev. Bras. de Iniciacio Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019.



