
 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

138 

O AMOR E A JUSTIÇA EM PAUL RICOEUR 
 
LOVE AND JUSTICE IN PAUL RICOEUR 
 
EL AMOR Y LA JUSTICIA EN PAUL RICOEUR 
 
Sergio de Souza Salles1 
João Antônio Johas Leão2 
 
 
Resumo: Entre o amor e a justiça, há um grande abismo. O campo da justiça é o da regra, dos procedimentos 
jurídicos, da falta de conciliação inicial até a decisão judicial exercida por um terceiro. O campo do amor é o 
campo das liberdades reconciliadas, do entendimento mútuo, da entrega de si mesmo ao outro. A proposta do 
presente trabalho é buscar no filósofo Paul Ricoeur uma resposta para a aparente distância e oposição dialética 
entre o amor e a justiça.  
Palavras-chave: Paul Ricoeur. Amor. Justiça. Dom. 
 
 
Abstract: Between love and justice there is a great abysm. The field of justice is the one of the rules, of the 
juridical procedure, from the absence of conciliation to the judicial decision exerted by a third part. The field of 
love is the one of reconciled freedom, mutual understanding and donation of oneself to the other. This research 
proposes itself the task of reach in the Philosopher Paul Ricoeur an answer to the apparent distance and dialectic 
opposition between love and justice.  
Keywords: Paul Ricoeur. Love. Justice. Gift. 
 
 
Resumen: Entre el amor y la justicia existe un gran abismo. El campo de la justicia es el de la regla, de los 
procedimientos jurídicos, de la falta de conciliación inicial hasta la decisión judicial ejercida por un tercero. El 
campo del amor es el de las libertades reconciliadas, del entendimiento mutuo, de la entrega de uno mismo al otro. 
La propuesta del presente trabajo es buscar en el filosofo Paul Ricoeur una respuesta para la aparente distancia y 
oposición dialítica entre el amor y la justicia.  
Palabras-clave: Paul Ricoeur. Amor. Justicia. Don.  
 
 

Envio 27/08/2018                      Revisão 28/08/2018                    Aceite: 27/11/2018 

 
 

 

  

                                                             
1Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. Professor Adjunto da Universidade 
Católica de Petrópolis. E-mail: sergio.salles@ucp.br  
2 Mestrando em Direito pela Universidade Católica de Petrópolis. Licenciado em Filosofia pela Universidade 
Católica de Petrópolis. E-mail: joaoantoniojohas@gmail.com  



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

139 

Introdução 
Aparentemente, entre o amor e a justiça há um grande abismo. O campo da justiça é o 

da regra, dos procedimentos jurídicos, da falta de conciliação inicial até a decisão judicial 

exercida por um terceiro, que age sobre as partes numa relação assimétrica, garantida pelo 

direito. O campo do amor parece ser de outra ordem. Aparentemente é o campo das liberdades 

reconciliadas, do entendimento mútuo, da entrega de si mesmo ao outro. É na realidade vivida 

por pessoas capazes de agir e de sofrer, que tanto o amor quanto a justiça acontecem ora em 

sentido de oposição e contradição, ora em sentido de união e reconciliação. Pensar mais a 

relação entre a justiça e o amor é a condição para compreender melhor em que medida suas 

lógicas se entrecruzam. É isso que se buscou com a presente pesquisa à luz da análise da obra 

Amor e Justiça3 de Paul Ricoeur.  

Ricoeur é um filósofo que valoriza o diálogo verdadeiro entre posições que 

aparentemente são difíceis de conciliar na ordem do ser, do viver e do agir. Em se tratando de 

um possível diálogo entre Amor e Justiça, não é diferente. O filósofo dirá que falar do amor é 

muito fácil ou muito difícil: “Como não se deixar levar por uma exaltação, de um lado, ou pelas 

trivialidades emocionais, de outro?” (RICOEUR, 1993, p.13). A resposta estaria precisamente 

em pensar a dialética entre o amor e a justiça. Essa dialética consiste em buscar mediações 

práticas, sempre frágeis e provisórias, que possibilitem a “encarnação” do amor na prática do 

cotidiano regido pela justiça.  

Tal como em um abismo, é preciso pensar em pontes que permitam atravessar o 

paradoxo entre amor e justiça. Com efeito, é preciso saber se a justiça pode ser um meio para o 

amor e se o amor pode ser também fecundo à justiça. De acordo com a hipótese filosófica de 

Paul Ricoeur, é precisamente porque o amor é supramoral, que ele só entra na esfera prática e 

ética sob a égide da justiça. É essa hipótese que será investigada ao longo do artigo que se divide 

em três partes.  

 A primeira parte consagra-se à antropologia filosófica de Ricoeur. Isso porque é 

importante ter uma noção de quem é, para o filósofo, o sujeito capaz de ser justo e de amar. A 

fenomenologia hermenêutica de Ricoeur proporcionará o aparato necessário para entender o 

que o autor chama de dialética. E isso porque é a partir de uma dialética do sujeito capaz 

                                                             
3  Em sua tradução ao castelhano feita por Tomás Domingos Moratalla.  



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

140 

constituído pela alteridade, ou melhor, um si-mesmo como um outro, que se pode entender o 

ideal ético básico de viver bem, com e para os outros, em instituições justas.  

A segunda parte avança na investigação sobre a justiça propriamente dita. Seguindo o 

filósofo, busca-se identificar “os rasgos do discurso da justiça que mais claramente se opõem 

aos do discurso do amor” (RICOEUR, 1993, p.22).  

Enfim, por último, pode-se entrever melhor como o amor pode entrar no campo prático, 

não só nas relações interpessoais, mas também nas relações institucionais, nas quais a justiça 

encontra sua realização. A dinâmica do dom, nesse contexto, mostra-se de particular ajuda para 

compreender como a superabundância do amor se faz presente, se “encarna”, na realidade. 

 

Fenomenologia hermenêutica da pessoa 

Como Paul Ricoeur quer se desvencilhar da ontologia dos personalistas, alinha-se a Éric 

Weil para vincular o ser pessoal às atitudes vividas que orientam o pensamento em busca de 

novas categorias: “Todas as novas categorias nascem de atitudes que são tomadas da vida e 

que, pela classe de pré-compreensão a que estão vinculadas, orientam a investigação a novos 

conceitos que seriam suas categorias apropriadas” (RICOEUR, 1993, p.99). Com essa nova 

orientação para a antropologia filosófica, Ricoeur se propõe a precisar a atitude-pessoa, não 

sem antes dizer que à pessoa como atitude podem corresponder múltiplas categorias, que serão 

abordadas nos tópicos seguintes. 

Essa atitude-pessoa está marcada fundamentalmente pela crise, marca essencial de sua 

situação. Nesse ponto, dialoga-se com Landsberg e Max Scheler, os quais souberam, segundo 

Ricoeur, perceber essa universalidade da crise do ser pessoal em situação. Essa noção de crise 

traz consigo a ideia de que a pessoa move-se em um desconhecimento de si mesma e do outro, 

percebe-se desconhecedora do seu lugar no mundo da vida, sem saber a que hierarquia estável 

de valores aderir para guiar suas preferências e sem poder discernir bem os amigos de seus 

adversários. Essa situação vê-se confirmada com os acontecimentos difíceis das violências em 

suas mais diversas manifestações, ameaçadoras da paz entre as pessoas e nações.  

Além desse primeiro critério da crise da atitude-pessoa, Ricoeur adiciona um segundo. 

Frente a essa confusão da crise, se distingue o intolerável. Pode-se não saber qual é o seu próprio 

lugar no mundo, mas sabe-se também o que não se pode aceitar de forma alguma: “Na crise, 

experimento o limite da minha tolerância” (RICOEUR, 1993, p.100). E isso o faz dar um passo 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

141 

adiante para discernir uma certa estrutura de valores no momento histórico vivido. É nesse 

ponto que se chega ao compromisso. A pessoa anuncia um critério de compromisso 

identificando-se com uma causa que a supera. Nesse compromisso, a pessoa se arrisca e se 

submete. É uma eleição da pessoa, mas ela se diz ao mesmo tempo que não pode fazer outra 

coisa. “O intolerável me transforma de covarde ou de espectador desinteressado, em homem de 

convicção que descobre criando e cria descobrindo” (RICOEUR, 1993, p.101). A crise se busca 

resolver com uma ética do compromisso, ou seja, com a eleição daquelas convicções que 

reorientam a ação com e para os outros em momentos de crise.  

Ricoeur desenvolve ainda corolários desses dois critérios (crise e compromisso) aqui 

pensados dialeticamente. O primeiro deles é que o compromisso traz consigo uma certa 

estabilidade no tempo a atravessar a instabilidade das crises. Discerne ainda a virtude do 

compromisso da virtude da conversão, justamente no que diz respeito a sua duração. É a 

fidelidade a uma direção eleita a originária característica do compromisso pelo qual o si é agora 

o mesmo ao longo do tempo. E quando se faz o balanço das fidelidades escolhidas e que 

unificam a pessoa, percebe-se de certa forma sua identidade pessoal também como uma 

identidade eleita. Em síntese, vai-se da crise ao compromisso e deste àquela em busca de uma 

identidade narrativa, síntese do mesmo (idem) e do diverso (ipse).  

O segundo corolário se desprende do primeiro. Com efeito, o primeiro corolário está 

para a identidade pessoal, assim como o segundo está para a diferença própria da alteridade. 

Ambas, identidade e diferença, ou ainda, mesmidade e alteridade se entrelaçam pois não há 

“outro” se não houver o “mesmo”, e vice-versa.  O filósofo se preocupa em dizer que não está 

propondo, como Heráclito, o conflito como pai de todas as coisas, mas como a consequência 

que se dá quando se tem diversas convicções, compromissos.   

Urge reconhecer a dificuldade da conciliação entre os dois corolários. Com efeito, se 

for possível amar os inimigos, os que têm convicções diferentes, se se reconhece a tensão entre 

a imperfeição da causa e o caráter definitivo do compromisso, então  esse seria o movimento 

mais difícil: “O movimento de reconhecimento daquilo que dá um valor superior ao outro, a 

saber, o seu intolerável, seu compromisso, sua convicção” (RICOEUR, 1993, p. 102).  

Um terceiro corolário desse par dialético crise-compromisso seria a necessidade de um 

horizonte que tenha uma visão histórica global. Assim, seria possível a aposta para que se faça 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

142 

convergir o melhor de todas as diferenças. Mas isso só seria possível se o intolerável passasse 

a ser a própria crise da história e a paz, a sua convicção. 

A seguir pode-se avançar para o chamado ethos ricoeuriano para entender melhor como 

essa pessoa se relaciona com os outros na sociedade. O filósofo propõe como definição de ethos 

“o desejo de uma vida realizada – com e para os outros – em instituições justas” (RICOEUR, 

1993, p. 107). Pode-se notar que essa definição possui três termos diferentes, mas que estão no 

mesmo nível de importância para a constituição ética da pessoa. A seguir, trata-se cada um dos 

termos que compõem essa estrutura ternária.  

O desejo de uma vida realizada: essa formulação estabelece a ética no nível da aspiração, 

de uma opção antes de qualquer imperativo. Para Ricoeur, entende-se melhor se se diz a fórmula 

completa “Oxalá consiga viver bem, dentro de um horizonte de vida realizada e, nesse sentido, 

feliz” (RICOEUR, 1993, p. 107). Surge aqui a noção de “estima de si mesmo” que expressa 

justamente esse desejo de uma vida realizada. Essa noção é fundamental para que na vida com 

os outros e em instituições haja um sujeito responsável, capaz de estimar-se a si mesmo 

enquanto capaz de obrar intencionalmente e conservar essas intenções no curso das coisas.  

Ricoeur se preocupa com mostrar que o termo “si” evita uma certa redução egoísta do 

“eu”. O si se mostra, em certo sentido, presente em todas as outras pessoas gramaticais. Na 

segunda pessoa o si aparece porque ela é também uma pessoa capaz de se estimar a si mesma. 

Na terceira pessoa, ele aparece como possibilidade de pessoa modelo (moral ou narrativo) para 

o si.  

Fernando Saldanha explica a importância dessa reflexão ricoeuriana, já que ela o coloca 

em uma terceira via com relação ao cogito cartesiano de um lado e o anti-cogito nietzschiano, 

de outro:   

Logo numa das linhas iniciais do prefácio de Soi-même comme un autre, 
Ricoeur enuncia a sua opção pelo paradigma da filosofia reflexiva, ao afirmar 
que a sua primeira intenção é “marcar o primado da mediação reflexiva sobre 
a posição imediata do sujeito, tal como esta se exprime na primeira pessoa do 
singular: «eu penso», «eu sou»”. Assim, situando-se numa posição 
intermediária entre o sujeito exaltado de Descartes e do idealismo subjetivo e 
o sujeito humilhado de Nietzsche e dos mestres da suspeita, Ricoeur pretende 
que a hermenêutica do si que se propõe desenvolver, se situe num lugar 
epistémico e ontológico, “situado para lá desta alternativa do cogito e do anti-
cogito. (SALDANHA, 2009, p.95) 

 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

143 

Mas desde essa posição intermediária, qual é o grau de certeza que essa reflexão do “si” 

pode ter? Contra a evidência do cogito cartesiano e o niilismo nietzschiano, Ricoeur apresenta 

a noção de atestação, que é entendida como a segurança do si de poder permanecer si-mesmo 

em todas as circunstâncias. Ricoeur dirá que “a atestação define a nossos olhos a espécie de 

certeza a que a hermenêutica pode pretender, não apenas face à exaltação epistémica do Cogito 

a partir de Descartes, mas ainda face à sua humilhação em Nietzsche e seus sucessores” 

(RICOEUR, 1990, p.33). Esse grau de certeza seria o “último recurso contra toda suspeita” 

(RICOEUR, 1990, p.35), pois apesar de se tratar de uma verdade mais frágil que a evidência 

cartesiana, Ricoeur considera que a atestação chega a uma determinação ontológica no sentido 

em que a linguagem acaba sempre por fazer referência ao mundo, e toca, portanto, de certa 

forma, os modos de ser, “se bem que não de uma forma direta e ostensiva” (SALDANHA, 

2009, p.100).  

O segundo termo da tríade do ethos identifica-se na expressão: “com e para os outros”. 

Se no desejo de uma vida realizada está presente a estima de si, aqui aparece a noção de 

solicitude, que rege as relações interpessoais. A solicitude seria um movimento do si, 

respondendo à interpelação feita pelo outro. Para Ricoeur “a petição ética mais profunda é a da 

reciprocidade que institui o outro como meu semelhante e a mim mesmo como semelhante do 

outro” (RICOEUR, 1996a, p.165). Aqui o filósofo diferencia entre solicitudes marcadas ou não 

por fortes desigualdades iniciais. Quando não há uma forte desigualdade inicial, fala-se de 

amizade ou amor. Nos casos em que essa desigualdade forte está presente, fala-se de 

reconhecimento. Essa capacidade de reconhecimento seria a forma de igualar de certo a relação 

assimétrica, seja ela qual for.  

A tríade completa-se com o desejo de viver em instituições justas. Com a introdução do 

conceito de instituição, Ricoeur separa-se, por exemplo, de Mounier que faz uma dialética 

apenas entre pessoa e comunidade, sendo a comunidade como uma expansão das relações 

pessoais apenas. Para Ricoeur, é preciso distinguir as relações interpessoais que são regidas 

pela amizade, solicitude, reciprocidade, das relações institucionais, regidas pelo ideal de justiça.  

Pode-se entender melhor essa diferença quando se separa o outro do cada um. Essa 

separação se dá porque com o outro se tem uma intimidade que não se tem com o cada um. Não 

se pode reduzir, então, a relação com o cada um a uma espécie de relação com o outro. Por isso 

a necessidade de instituições justas, que façam a mediação nesse tipo de relação e que distribua 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

144 

a cada um o que lhe pertence. Aqui Ricoeur resgata a noção de justiça distributiva de 

Aristóteles, que ressoa nos dias atuais nas obras de John Rawls e Michael Walzer. Nas 

instituições justas e nas esferas da justiça, busca-se favorecer os desfavorecidos. “Se encontra 

nessa preocupação pelo mais desfavorecido, o equivalente da busca do reconhecimento no 

plano da amizade e das relações interpessoais” (RICOEUR, 1996b, p.167).  

Faz-se, então, uma distinção importante para o propósito desse artigo entre a amizade e 

a justiça, isto é, entre a alteridade do próximo (o “face-a-face” da amizade) e a alteridade do 

distante (o “cada um” da justiça). Nessa distinção, preservam-se as relações diretas, 

interpessoais, próprias das vivências da amizade, da fraternidade e da solicitude, dando lugar, 

ao mesmo tempo, para que o “cada um” (expressão certamente impessoal, mas não anônima) 

possa viver em condições justas. 

Já se entrevê como é possível defender, ao menos no plano teórico, a relação do si-

mesmo com os outros em instituições, sem perder de vista a tensão dialética entre crise e 

compromisso, por um lado, e entre amor e justiça, por outro Para tanto, é preciso reconhecer 

que há distinção entre a alteridade interpessoal e a alteridade institucional, que em conjunto 

forjam nossas identidades pessoais na aspiração de uma vida realizada com e para os outros em 

instituições justas. 

 

Da violência à justiça 
Para melhor entender o papel da justiça no quadro geral da filosofia ricoeuriana a partir 

do sujeito capaz, é preciso entrar na reflexão sobre a violência. No sujeito 

fenomenologicamente descrito como capaz de agir e de sofrer a ação de outrem, destaca-se uma 

dissimetria inicial entre agente e paciente, base das atitudes desproporcionais, das ações 

violentas: “O Problema moral (...) enxerta-se no reconhecimento dessa dissimetria essencial 

entre aquele que faz e aquele que sofre, culminando na violência do agente poderoso”. 

(RICOEUR, 1996c, p 144).  

Em sua obra “O Si-mesmo como um outro”, Ricoeur nos concede uma rara definição 

de violência: “Violência como destruição por algum outro da capacidade de agir de um sujeito” 

(RICOEUR, 1996, p. 158). A modo de exemplo, podemos ilustrar aquilo que Ricoeur chama 

de violência simbólica no âmbito das vivências religiosas. Na experiência religiosa, o sujeito 

capaz é testado em sua finita capacidade de recepção do que lhe é dado religiosamente. Seja 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

145 

qual for a confissão religiosa, ela mostra a adesão fiducial a algo/alguém considerado sagrado. 

É próprio do símbolo sagrado ultrapassar as capacidades do que está a ele sujeito. A religião 

interpela o sujeito capaz desde fora, ou seja, a partir do que não está no seu domínio por exceder 

a qualquer uma de suas capacidades, especialmente a racional. É nesse âmbito que Ricoeur 

descreve a violência dos intérpretes religiosos ao que lhes excede, apontando para a necessidade 

do esforço contra os defeitos que podem se dar na religião quando essa se transforma em 

violência simbólica: 

 
It does not involve simply the recognition of religion as a fact, in all its 
specificity, but a struggle against its defects, including the confiscation of the 
symbolism by self-designated interpreters, the corruption of obedience by the 
spirit of servitude and immaturity, and manipulation by a particularly vicious 
form of power, ecclesiastical power. (RICOEUR, 1999, p.3)  
 

Mesmo se não houvesse nenhum defeito com relação ao que Ricoeur chamou de 

“confisco do simbolismo”, há de haver um resíduo de violência simbólica nas religiões porque 

o que é dado como sagrado aos fiéis sempre os ultrapassa. Essa relação entre o excesso e a finita 

capacidade humana de recepção do sujeito capaz em relação ao sagrado constitui esse momento 

de violência simbólica, representado metaforicamente pela relação entre a capacidade finita de 

um vaso e o que a ele excede em vida, como uma planta que precisa se adaptar ao recipiente 

que a contém.  

No âmbito interpessoal, a violência encontra uma primeira e fundamental resposta nas 

interdições da moral, consagradas em fórmulas como “não matarás” ou ainda “não faças ao teu 

próximo o que detestarias que ele te fizesse”. Enquanto a ética diz respeito às aspirações 

pessoais do viver bem, a moral interdita universalmente o que não deveria ser. De acordo com 

Ricoeur, dentre as regras morais, emerge a regra de ouro como a máxima pressuposta pela 

secularização moderna do mandamento do amor ao próximo, tal como se dá na segunda 

formulação do imperativo categórico kantiano e na fundação procedimental dos princípios da 

justiça em John Rawls  

 
somos así reconducidos a la segunda formulación del imperativo categórico 
y, además, en la regla de oro: ‘no hagas a tu prójimo lo que detestarías que 
te hiciesen’. He destacado por outra parte que la regla de oro tiene la ventaja, 
sobre la formulación kantiana, de considerar la referencia a algunos bienes 
(RICOEUR, 1996a, 91).  

 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

146 

Para Ricoeur, o justo reside entre a interdição legal-moral e a aspiração do bem viver. 

A justiça apresenta-se necessária no âmbito social, jurídico, no qual se deve dar a cada um o 

que lhe pertence, o seu direito. Assim, entra a ideia de justiça como regra que visa igualar os 

pacientes e os agentes da ação em sociedade, ora entendida como convivência e cooperação 

mútua entre sujeitos capazes de agir e sofrer.    

A justiça pressupõe, nesse ponto, ser uma atividade também institucional e 

comunicativa. Essa comunicação própria da justiça enquanto instituição acontece por sua vez 

por meio de canais apropriados tais como os tribunais ou audiências, em resumo, todo o aparato 

judicial. É interessante notar que esse aparato judicial é composto por pessoas, indivíduos como 

quaisquer outros da sociedade que são “considerados independentes e encarregados de 

pronunciar a sentença justa em uma circunstância particular” (RICOEUR, 1993, p.22). Eles 

possuem o que Ricoeur chama de “monopólio da coerção”, que os capacita para exercer uma 

força pública, impor a sua decisão sobre outros.  

Todo esse processo judicial se dá por meio de uma argumentação, o que reforça o caráter 

comunicativo do mesmo. Segundo Ricoeur, a justiça argumenta de um modo muito específico 

“confrontando razões a favor e contra, supostamente plausíveis, comunicáveis, dignas de serem 

discutidas pela outra parte” (RICOEUR, 1993, p.22). Para efeito da nossa ulterior dialética entre 

amor e justiça é importante não perder de vista que essa argumentação da justiça é, em certo 

sentido, infinita e, em outro sentido, finita. Infinita porque sempre há um “mas...” que pode ser 

adicionado à argumentação. Finita porque toda prática judicial chega a uma decisão final da 

pessoa capacitada para decretar um juízo.  

Quando se visam essas características da justiça como prática, não se encontra muita 

relação com o amor. As circunstâncias que exigem justiça (o conflito de interesses), os canais 

do aparato judicial e a argumentação não são as circunstâncias, os canais e a argumentação do 

amor. Ricoeur diz, pelo contrário, que o amor nem argumenta: “Para dizer a verdade, o amor 

não argumenta, se se toma como modelo o hino de I Coríntios 13” (RICOEUR, 1993, p.22). 

 

Do amor à dinâmica do dom   

Ricoeur se faz a seguinte pergunta: “Tem o amor, no discurso ético, um estatuto 

normativo comparável ao do utilitarismo ou inclusive ao do imperativo kantiano?” (RICOEUR, 

1993, p.14). Uma maneira de responder seria utilizar-se da filosofia analítica que busca 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

147 

discernir em um conceito seus conteúdos normativos de base. Mas Ricoeur, utilizando o 

exemplo do intento de Outka, mostra algumas contradições a que esse método chega ao mostrar 

os rasgos fundamentais do amor. Assim como Otka, Ricoeur identifica as características mais 

recorrentes do amor coma atenção igual para o próximo, o sacrifício de si mesmo e a 

mutualidade. Ricoeur enxerga sobretudo nas duas últimas características uma certa 

contradição:4 que o faz optar por um tratamento do amor que se resiste a reduzi-lo a um modelo 

normativo último, como critério de valor e de obrigação.   

Qual é a saída então para falar do amor sem cair nos extremos sentimentalistas e sem 

seguir o caminho da filosofia analítica? Ricoeur encontra um caminho a ser percorrido quando 

se fixa a atenção nas formas de discurso que resistem ao tipo de análise conceitual dos 

analíticos, pois “o amor fala, mas fala de forma distinta da linguagem da justiça” (RICOEUR, 

1993, p.15). Nessas formas de discurso, encontram-se três características que marcam aquilo 

que o filósofo chama de “o estranho do discurso do amor”:  o vínculo entre o amor e o louvor; 

o uso do imperativo no amor e o tratamento do amor enquanto sentimento.  

O discurso amoroso é, em primeiro lugar, um discurso de louvor. Nesse tipo de discurso 

“o homem goza com a vista do seu objeto que reina por cima do resto dos objetos de sua 

atenção” (RICOEUR, 1993, p.15).  O gozo, a visão e o considerar como mais importante são 

igualmente decisivos nesse discurso. Esse tipo de discurso encontra-se nos hinos, como 

testemunham a primeira carta de São Paulo aos Coríntios, capítulo XIII, os salmos, as bênçãos 

e as bem-aventuranças.  

Por outro lado, o discurso mesmo de louvor pertence a um grupo maior, o da poesia 

bíblica.5 E na poesia, encontra-se como princípio uma certa resistência a discursos unívocos. 

“Na poesia, as palavras chave sofrem amplificações de sentido, assimilações inesperadas, 

interconexões inéditas” (RICOEUR, 1993, p.15). E assim se percebe uma primeira resistência 

do amor a deixar-se esgotar, compreender e analisar univocamente no sentido forte da palavra.  

Expressões como “Amarás ao Senhor teu Deus ... e ao teu próximo como a ti mesmo”6 

são muito familiares para a cultura ocidental. Mas parece estranho, em primeira análise, propor 

o amor como um imperativo. Ele pode ser imperativo? Ou nesse momento ele deixa de ser 

                                                             
4 O sacrifício de si parece anular o si mesmo enquanto que a mutualidade parece que o salva em certo sentido.  
5 Ricoeur se utiliza para esse ponto de Robert Alter e sua obra “The Art of Biblical Poetry”. 
6 Lucas 10, 27. 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

148 

amor? Ricoeur diz que se for entendido no sentido de um imperativo kantiano, realmente parece 

escandaloso. “Existe algo escandaloso em ordenar o amor, ou seja, um sentimento” (RICOEUR, 

1993, p.17). Para Kant, o imperativo categórico que rege a moralidade nos impele a agir de tal 

forma que nossa ação possa ser universalizável. Aqui, o dever moral não pode ser maculado 

pelos sentimentos e afetos. 

Para sair desse tipo de interpretação, Ricoeur inova ao propor um uso poético do 

imperativo. Antes expôs-se que o louvor faz parte da poesia. Nesse sentido, o imperativo 

(poético) se aproxima dos cantos de louvor. “Esse uso (poético do imperativo) também tem 

suas conotações no amplo leque de expressões que se estendem desde o convite amoroso, 

passando pela súplica angustiada, o chamado, até o mandamento brutal acompanhado com a 

ameaça de castigo” (RICOEUR, 1993, p.18).  

Ricoeur utiliza o exemplo, emprestado de Rosenzweig7, do cantar dos cantares dos 

textos sagrados. O amor aparece aí antes como um diálogo entre Deus e uma alma sozinha (em 

um uso poético do imperativo) do que como um imperativo categórico no sentido kantiano do 

termo.  

La idea propiamente genial es entonces mostrar el mandamiento de amar que 
brota de ese vínculo entre Dios y un alma solitaria. El mandamiento que 
precede a toda ley es la palabra que el amante dirige al amado: ¡Ámame! 
Esta distinción inesperada entre orden y ley sólo tiene sentido si se admite 
que el mandato de amar es el amor mismo, mandándose a sí mismo, […]; el 
amor es objeto y sujeto del mandato. (RICOEUR, 1993, p.18) 
 

Dessa forma, o uso poético do imperativo, assim como as expressões de louvor, são usos 

estranhos de formas de expressão do amor no sentido em que não se deixam reduzir a conceitos 

unívocos. O imperativo de amar não pode, então, ser equivalente ao imperativo moral que Kant 

iguala à obrigação como uma lei. Ele é anterior à lei. É justamente essa distância entre o que 

Ricoeur chamou de uso poético do imperativo e o imperativo como lei que permite a dialética 

entre o amor e a justiça, centrada na economia do dom, exposta mais adiante. 

Como já visto, desde o começo de suas reflexões em “Amor e Justiça”, Ricoeur busca 

se distanciar de uma abordagem sentimentalista do amor. Não quer assim cair nem na sua 

exaltação extrema por um lado, nem nas trivialidades sentimentais por outro. Extremos que ele 

reúne sob o conceito de “sentimentalismo que não pensa”. Por que é importante falar então do 

                                                             
7 Ricoeur utiliza a obra desse autor chamada A estrela da Redenção como fonte dessa distinção entre lei e ordem.  



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

149 

amor como sentimento? Ricoeur resume essa terceira característica estranha das formas de 

expressão do amor, seguindo a poética do louvor e do imperativo de amar, da seguinte maneira: 

“O poder de metáfora que se vincula às expressões do amor” (RICOEUR, 1993, p.19). Segundo 

o próprio Ricoeur, “a metáfora é o transporte a uma coisa de um nome que designa uma outra, 

transporte quer do gênero à espécie, quer da espécie ao gênero, quer da espécie à espécie ou 

segundo a relação de analogia” (RICOEUR, 2000, p.20).  

Esse poder manifesta a capacidade do amor de conectar afetos entre si. Assim, prazer e 

dor podem, no amor, estar conectados. Assim como a angústia e a alegria, ou a felicidade e a 

melancolia. Ricoeur traz essa reflexão para o campo linguístico utilizando-se da analogia. Ou 

seja, por analogia, uma modalidade de amor pode significar uma outra modalidade. O amor 

erótico, por exemplo, pode por analogia significar muito além dele mesmo. Essa característica 

é tão importante que Ricoeur chega a dizer que negligenciá-la pode dar lugar a dicotomias 

perigosas como a que se dá algumas vezes entre o eros e o ágape.  

A partir desse momento, pode-se chegar ao que Ricoeur propõe como a dinâmica do 

dom: 

Pode-se lançar uma ponte entre a poética do agápe e a prosa da justiça, entre 
o hino e a regra formal? Essa ponte deve ser lançada, pois os dois regimes de 
vida, segundo o agápe e segundo a justiça, remetem ao mesmo mundo da ação 
no qual elas têm a ambição de se manifestar como “competências”; a ocasião 
privilegiada desse confrontamento é precisamente o dom. (RICOEUR, 2006, 
p. 236) 
 

Até agora se expôs que amor e justiça pertencem a lógicas diferentes. Ricoeur diz que a 

justiça está sob a ótica da lógica da reciprocidade enquanto o amor se insere em uma lógica da 

superabundância. Nesse momento, aborda-se, a modo de conclusão, a economia do dom, como 

expressão dessa lógica de superabundância, que pretende ser a ponte, o ponto de intercessão 

para pensar a dialética buscada entre amor e justiça. E para refletir sobre essa dinâmica é de 

muita ajuda a reflexão sobre a regra de ouro e o mandamento do amor, bastante presente na 

obra ricoeuriana.  

Em linhas gerais, a regra de ouro propõe que se deve fazer ao outro aquilo que 
se deseja/quer receber dele. Não há na cultura humana uma única formulação 
da regra, mas, com certeza, há nela a expectativa da reciprocidade nas relações 
humanas. Abstraída de sua inserção num contexto cultural e textual, ou ainda, 
pensada por si mesma, a regra de ouro não impede que essa expectativa seja 
proveniente do desejo passional ou do interesse utilitário dos agentes morais. 
(SALLES, 2013, p.108) 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

150 

 
Pelo citado, pode-se entrever que como regra que é, a regra de ouro pertence à lógica da 

reciprocidade. Pode-se entender, então, que esse fazer com o outro o que quer que se faça 

consigo não necessariamente está inserido em uma espécie de doação, de querer o bem do outro, 

mas pode surgir de iniciativas egoístas ou utilitárias. Como quando se discutiu a antropologia 

do sujeito capaz em Ricoeur, sabe-se que da defasagem inicial entre um agente e um paciente 

pode surgir a violência. E é isso mesmo que aqui é recuperado. Mesmo na regra de ouro, tomada 

isoladamente, agente e paciente precisam ser considerados em sua dissimetria inicial e, 

portanto, capazes de fazer e sofrer violência.  

No entanto, a regra de ouro sempre foi formulada em tradições concretas. Tradições 

religiosas que tinham uma compreensão anterior do que é justo ou injusto. O isolamento da 

regra de ouro de suas tradições levaria a uma perda de contato com essas pré-compreensões, 

que completam a interpretação da regra de ouro nas sociedades concretas.  

Assim, deve-se reconhecer, por um lado, que a regra de ouro indica um projeto 
de reciprocidade a ser realizado seja no âmbito das relações interpessoais ou 
institucionais. Por outro lado, tal projeto de reciprocidade pertence à memória 
das tradições, daí a necessidade de interpretar a regra de ouro também na 
perspectiva religiosa e não somente na perspectiva da fundamentação 
filosófica. (SALLES, 2013, p.108) 
 

E o que significaria levar em consideração as tradições nas quais a regra de ouro foi 

formulada? Para Ricoeur, isso nos leva a considerar que, em geral, nas tradições religiosas opera 

também uma outra lógica, a da superabundância, que parece contradizer a primeira, mas que 

misteriosamente caminha junto com ela. Exemplo paradigmático para a nossa tradição seria o 

sermão da montanha pronunciado por Jesus e recolhido nos relatos Evangélicos de Mateus e 

Lucas.  

É especialmente interessante notar que a regra de ouro é apresentada logo antes do 

mandamento do amor pelo evangelista Lucas. No versículo trinta e um do capítulo seis, 

encontra-se a seguinte passagem: “Como quereis que os outros vos façam, fazei também a eles”. 

E logo abaixo, quatro versículos depois, lê-se: “Muito pelo contrário, amai os vossos inimigos, 

fazei o bem e emprestai sem esperar coisa alguma em troca”.  

Essa proximidade espacial pareceria não perceber a aparente contradição entre a regra 

de reciprocidade e o mandamento da superabundância de amor sem esperar nada em troca. E é 

aqui que se toca o ponto fundamental dessa dialética entre justiça e amor. À tentação de opor 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

151 

radicalmente as duas lógicas, Ricoeur constrói pontes em procurar “estabelecer o sentido novo 

da regra de ouro no contexto do mandamento do amor aos inimigos” (SALLES, 2013, p.114). 

O que se faz, então, é tensionar a justiça em direção ao amor. É essa a reinterpretação, que 

precisa ser constantemente renovada, da regra de ouro tomada não de forma isolada, mas bem 

encarnada em suas tradições que “a convidam” a superabundância do amor.   

O mesmo texto evangélico parece sugerir isso quando não se deixa de lado que o sermão 

da montanha é, como um todo, um chamado a atitudes que são da ordem da superabundância, 

incluindo a própria regra de ouro.  

É importante destacar que a regra de ouro é enunciada no meio do Sermão da 
Planície e não somente antes do mandamento do amor aos inimigos. Ela está 
no centro de uma série de exigências de atitudes e ações extremas, que se 
fundamentam na lógica do doem e, por isso, não pressupõem a reciprocidade. 
(SALLES, 2013, p.115) 
 

A justiça e o amor estão verdadeiramente em dois planos diferentes. E a justiça, tomada 

isoladamente, não implica o amor, pelo contrário, parece excluí-lo. Essa maneira de 

compreender a distância entre os dois planos lembra o estado religioso kierkegaardiano, que 

não pode ser alcançado por nenhuma mediação com o universal ético, seja entendido a maneira 

kantiana ou hegeliana. De uma maneira similar, o amor é de outra ordem, não alcançável pela 

justiça em si mesma. No entanto, a narrativa bíblica une o mandamento do amor e a regra de 

ouro, de maneira que uma parece estar em rara tensão criativa com a outra.  

Não obstante, no contexto evangélico, o mandamento do amor e a regra de 
ouro implicam-se mutuamente. Isso exige do filósofo que se aproxima da 
narrativa bíblica uma interpretação que, em espírito gadameriano, poderia ser 
denominada fusão de horizontes, alcançada de forma exemplar por Ricoeur 
nos seguintes termos: “ele (o mandamento do amor) deve reinterpretar a Regra 
de ouro e, ao fazer isso, também deve ser reinterpretado por ela (SALLES, 
2013, p.108) 
 

Essa tensão mútua entre o amor e a justiça parece ser a resposta de Ricoeur para pensar 

essas duas realidades que à primeira vista parecem distantes e até opostas. Essa dialética, que o 

filósofo diz ser sempre fina e frágil porque precisa ser pensada uma e outra vez considerando 

os casos concretos, nos convida a entrelaçar no campo da ação uma presença cada vez maior 

tanto do amor quanto da justiça.  

 

 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

152 

Conclusão 

  Pelo investigado, apesar de pertencerem a esferas diferentes na realidade e se 

expressarem de formas diferentes, percebe-se que amor e justiça não se excluem mutuamente. 

Para tanto, foi preciso recuperar o itinerário antropológico de Paul Ricoeur, pelo qual o sujeito 

capaz é agente e paciente. Na interação entre sujeitos capazes, pode emergir atos de violência, 

como exemplificado pela vivência da religião como uma violência simbólica. A análise da 

violência simbólica oferece um quadro antropológico no qual se manifesta uma desproporção 

entre agente e paciente, entre o excesso do dado e a finita capacidade do sujeito. Além da 

violência simbólica, é mister reconhecer que há outras formas e figuras da violência, agora 

entendidas como o que não deveria ser por contrariar a dignidade do sujeito capaz.  

A violência encontra sua réplica nas obrigações morais, expressas através de interdições 

como as de não fazer a outrem o que não queres sofrer (SALLES, 2013) e, em última instância, 

a de não-ser violento nas relações interpessoais. Dando um passo a mais, vê-se que a réplica 

institucional à violência entre as pessoas chama-se justiça. A justiça, ademais de ser virtude do 

compromisso pessoal, é sobretudo a primeira virtude das instituições. Com efeito, a justiça 

como instituição supõe um conjunto de mediações específicas, como um corpo de leis escritas, 

um corpo de juízes, tribunais, devido processo legal, etc. Na justiça como instituição, destaca-

se também seu caráter comunicativo já que é pela palavra da autoridade legítima que o direito 

se restabelece após a troca de argumentos entre as partes em conflito. 

A forma de argumentação da justiça se distancia assim da poética do amor, que Ricoeur 

chega a dizer que não argumenta. A expressão poética do amor parece sempre superar a 

linguagem, apontando para uma realidade que transcenda a mesma, ainda quando se trate do 

imperativo de amar, agora entendido como imperativo poético. Essa superabundância do amor 

se percebe na dinâmica do dom, presente tanto na regra de ouro quanto no mandamento do 

amor.  

A regra de ouro, como regra da reciprocidade pertence ao âmbito da justiça, mas precisa 

ser continuamente reinterpretada à luz do mandamento (poético) do amor para que não se feche 

em si mesma e acabe sendo uma regra egoísta. A proximidade da regra de ouro e do 

mandamento do amor no relato evangélico sugere essa interpretação a Ricoeur, que encontra 

nessas formulações a expressão da fina dialética existente entre essas duas realidades em 

constante tensão mútua.  



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 6, n.2, p. 138-153, abr./jun., 2019. 

 

153 

Gilbert Vincent escreveu na revista “Le Portique” o que parece a conclusão prática de 

toda essa reflexão: “A incorporação tenaz, passo a passo, de um grau suplementar de compaixão 

e de generosidade em todos os nossos códigos – código penal e código de justiça social – 

constitui uma tarefa perfeitamente razoável, se bem que difícil e interminável” (VINCENT, 

2011, p.16).  

 

Referências  

ARENDT, H. Eichmann em Jerusalém. Trad. J. R. Siqueira. São Paulo: Companhia das letras, 1999. 

CAMPOS, Rafael. Paul Ricoeur fala de sua obra filosófica – Legendado. Youtube, 2013. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?time_continue=183&v=OFwyp1689pQ. Acesso em: 
18 mai. 2018. 

RICOEUR, P. Historia y verdad. Madrid: Ediciones Encuentro, 1990. 

___________. Amor y Justicia. Trad. T. D. Moratalla. Madrid: Caparrós, 1993. 

___________.  Ética e Moral. Trad. A. C. Amaral. Covilhã: Universidade da Beira Interior, 2011.  

___________.  Sí mismo como otro. Madrid: Siglo veintiuno y siglo veintiuno de España, 1996a.  

___________.  Leituras 2: A região dos filósofos. São Paulo: Loyola, 1996b.  

___________.  Leituras 3: nas fronteiras da filosofia. São Paulo: Edições Loyola, 1996c.   

___________. Violence and Language. In: Political and Social Essays by Paul Ricoeur. Athens: 
Ohio University Press, 1974.  

___________. Religion and Symbolic Violence. In: Contagion, v.6. Chicago: Loyola University, 
1999.  

___________.  A metáfora viva. Trad. Dion Davi Macedo. São Paulo: Loyola, 2000. 

___________.  Percurso do reconhecimento. São Paulo: Loyola, 2006.  

SALDANHA, F. A. Do Sujeito Capaz ao Sujeito de Direito: Um Percurso pela Filosofia de Paul 
Ricoeur. 2009. Tese (Doutorado em Filosofia). Faculdade de Letras, Universidade de Coimbra, 
Coimbra.  

SALLES, S. d. A regra de ouro, entre o amor e a justiça: Uma leitura sobre Paul Ricoeur. Sapere 
Aude, 2013, n. 8, p. 105-123. 

VINCENT, Gilbert. À la croisée de L’éthique et du politique : don et institution, selon Ricoeur. 
In : Le Portique, 26. Associacion Les Amis du Portique, 2011. Disponível em: 
http://journals.openedition.org/leportique/2509. Acesso em: 01 jun. 2018.   

 

 


