
 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

82 

INFÂNCIA NEGRA E ÍNDIA NOS REGISTROS DE BATISMO 
EM MANAUS (1820-1834) 
 
CHILDHOOD BLACK AND INDIA IN BAPTISM RECORDS IN 
MANAUS (1820-1834) 
 

INFANCIA NEGRA E INDIA EN LOS REGISTROS DE 
BAUTISMO EN MANAUS (1820-1834) 
 
Ivanelison Melo de Souza1 
Ygor Olinto Rocha Cavalcante2 
 
 
Resumo: O presente artigo tem como objetivo evidenciar como as crianças negras e índias foram inseridas na 
sociedade manauara do século XIX, sendo utilizado os registros de batismo como fonte importante para o melhor 
entendimento sobre esses indivíduos. Pois, possibilitaram o aprofundamento sobre as redes de poderes, sistema de 
compadrio e parentesco espiritual que compõe as relações entre as crianças indígenas e negras com o mundo livre 
oitocentista. 
Palavras-chave: Infância. Negros. Índios. Registros de batismo. 
 
 
Abstract: The purpose of this article is to show how black and Indian children were inserted in the Manaus society 
of the 19th century, using baptism records as an important source for a better understanding of these individuals. 
For, they made possible the deepening as networks of powers, system of compass and kinship that composes as 
relations between the indigenous and black children with the free nineteenth century world. 
Keywords: Childhood. Black. Indians. Baptism records. 
 
 
Resumen: El presente artículo tiene como objetivo evidenciar cómo los niños negras e indias fueron insertados en 
la sociedad manauara del siglo XIX, siendo utilizado los registros de bautismo como fuente importante para el 
mejor entendimiento sobre esos individuos. Pues, posibilitaron la profundización sobre las redes de poderes, 
sistema de compasión y parentesco espiritual que compone las relaciones entre los niños indígenas y negras con 
el mundo libre octavo. 
Palabras-clave: La infancia. Negro. Indios. Registros de bautismo. 
 
 

Envio 17/07/2017 Revisão 23/07/2017 Aceite 10/09/2017 

 
 
 

                                                             
1 Estudante do curso técnico em Manutenção e Suporte em Informática. Instituto Federal de Educação, Ciências e 
Tecnologias, Coari, Amazonas. ivanelisonmelodesouza@gmail.com 
2 Mestre em História Social pela Universidade Federal do Amazonas UFAM. Instituto Federal de Educação, 
Ciências e Tecnologias, Coari, Amazonas. ygor.olinto@gmail.com 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

83 

 

Introdução 

Mariana, menina negra de doze anos de idade, filha da escrava Eufrásia Maria, moradora 

do Lugar da Barra do Rio Negro, se via às voltas com a necessidade de provar sua liberdade. 

Em outubro de 1820, suplicava ao Vigário Geral do Bispado do Pará o reconhecimento de sua 

alforria ocorrida na pia batismal através da emissão de um novo termo de batismo, pois, no 

registro anterior feito em 1808 havia sido “muito simplesmente” suprimida a sua condição de 

liberta.3 Em um contexto de apresamentos para o trabalho compulsório e os riscos de 

reescravização (ou mesmo de escravização ilegal), ter em mãos um documento que atestasse a 

sua condição de liberdade era fundamental. Mariana cresceu junto à maioria de habitantes 

índios destribalizados ou mestiços, em um pequeno agrupamento urbano, próximo às ruinas da 

fortaleza da Barra do Rio Negro (Sampaio, 2014, p.43-44).  

Ali, viviam de uma agricultura de subsistência e comercializavam produtos naturais. A 

população crescia cada vez mais. As crianças que nasciam eram levadas para serem batizadas 

na pia batismal, transformando os registros de batismo em um importante material histórico 

guardado nos arquivos paroquiais, que contém informações detalhadas acerca da cerimônia e 

possibilitam ao pesquisador a formulação de categorias e variáveis quantificáveis, além de 

oferecer informações que podem ser lidas em seu aspecto qualitativo. 

O conceito sobre Infância mudou com o passar dos séculos, principalmente pela 

intervenção da Igreja. No Brasil do século XIX, o conceito imposto pela Igreja era o que 

predominava, as crianças eram adultas numa idade mais avançada, não valendo para os negros 

e os índios, que tinham sua infância roubada pelo mundo do trabalho, tornando-se adulta muito 

cedo (Pessoa, 2015, p. 25-58). 

No Amazonas do século XIX, as crianças também eram tratadas de forma desigual, 

enquanto a branca era igualada ao menino Jesus, os negros e os índios eram associados a seres 

inferiores e que precisam ser civilizadas. De acordo com Alba Barbosa, a criança indígena era 

considerada como uma folha de papel em branco, que podia ser facilmente moldada aos 

costumes europeus, enquanto a criança negra era preparada somente para o trabalho escravo. 

                                                             
3 Livro de Batismo 1 da Cúria Metropolitana de Manaus, registro de 23 de outubro de 1820. 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

84 

No decorrer deste texto buscamos elencar perfis de crianças batizadas (através das 

variáveis: sexo; idade; cor; condição jurídica), bem como recuperar as redes sociais que lhe 

davam suporte material e simbólico naquela sociedade, pois, os indígenas e negros escravizados 

aproveitaram a pia batismal para tecerem laços de proteção e ajuda mútuas.4 A história de 

Mariana demostra como os registros de batismo podem revelar conflitos em torno da liberdade 

e questões ligadas ao mundo do trabalho no início do século XIX, nos confins do Grão-Pará. 

 

Trabalho e Liberdade na Amazônia  

A maioria dos indígenas registrados no livro de batismo foram capturados em 

descimentos5. Ato que vem se realizando desde o período colonial, ganhando destaque a partir 

do Diretório dos Índios de 1757, criado por Marques de Pombal (Moreira Neto, apud, Santos, 

2002, p.54). Esta legislação transformou os índios em vassalos, regulamentando a liberdade que 

já tinha sido concedida em 06 de junho de 1755, que seria tutelada pelos diretores parciais. No 

final do século XVIII surgiu uma nova legislação, substituindo o diretório pombalino, a Carta 

Régia de 1798. A carta colocou novas leis indigenistas em vigor, como a proibição de violências 

aos indígenas, o fim da guerra justa que culminava na escravização dos índios, com foco 

principal na regulamentação dos descimentos (Sampaio, 2012, p.233). Qualquer tipo de captura 

de índios feita pela Coroa Portuguesa estava proibida, tanto pelo alto custo quanto pelos riscos 

de um negócio que poderia dar prejuízos. Ao em vez disso ela começou a dar prêmios, 

privilégios, seja na questão social ou em questões políticas, para os indivíduos que desciam os 

índios, estimulando, portanto, o poder privado de captura de força de trabalho. Como afirma a 

historiadora Patrícia Sampaio: “os prêmios são a concessão de sesmarias, declaração de nobreza 

e habilitação para ocupação de cargos e isenção dos dízimos por seis anos” (Sampaio, 2012, 

p.233). Nesse sentido, descer indígenas se tornou uma profissão lucrativa e um aspecto 

importante nas estratégias de enobrecimento e definição de hierarquias sociais. Os particulares 

que desciam os índios deveriam apresenta-los para a Câmara local, onde os índios se 

submeteriam aos Termos de Educação e Instrução (Sampaio, 2012, p.234). Os índios 

trabalhariam durante um tempo para o particular, e depois deste período, sempre determinado 

                                                             
4 Os registros de batismo de 1820-1834 compõem o Livro 1 da Cúria Metropolitana de Manaus. Trata-se de um 
livro inédito para a historiografia local. 
5 Os descimentos foram meios que a Igreja e particulares pudessem conseguir de forma amistosa que os índios 
entrassem para o mundo civilizado e servissem como mão-de-obra barata (Sampaio, 2012). 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

85 

pela Câmara, os indígenas receberiam salários.6 Após serem apresentados à Câmara, os 

indígenas deveriam ser levados pelo mesmo particular para serem batizados, no sentido de 

serem doutrinados no Cristianismo. Com efeito, há uma relação estreita entre as práticas de 

descimento e os batizados ocorridos nesse contexto.  

Vários particulares aproveitaram os benefícios da Carta Régia para enriquecer, como é 

o caso de Francisco Ricardo Zany: 

 

O uso do trabalho dos índios é prática corriqueira. O Capitão Francisco 
Ricardo Zany, por exemplo, possui em sua propriedade em Manaquiri, 20000 
pés de café e cacau, roças de mandioca, algodão e outros produtos 
alimentícios. Além dos escravos negros, utilizavam o trabalho de índios 
Passés, Juri e Macunás, “que ele mandou do Japurá para aqui”. (Sampaio, 
2014, p. 43-44) 

 

O enriquecimento por partes dos particulares, ora dava-se pela legalidade, obedecendo 

a Carta Régia, ora pela ilegalidade, quando os seus interesses iam de encontro com a própria 

Carta, para isso os particulares, aproveitando dos seus cargos públicos, descumpriam algumas 

leis da Carta para proveito próprio, quando desciam os índios, recorrendo, na maioria das vezes, 

a violência, levando populações inteiras à força para a cidade, afim de usufruir de seus trabalhos 

(Sampaio, 2012, p.288-289). Esse é o contexto no qual as crianças dos registros de batismo que 

ora apresentamos se inserem. 

 

Laços de proteção e ajuda mútuas 

O parentesco espiritual é o estabelecimento de relações sócio-parentais dos envolvidos 

na celebração do batismo.  Esses laços davam condições de solidificar convivências mais 

íntimas entre todos os segmentos sociais, sendo que o parentesco ia para além do sangue e 

afinidade. Na lógica católica os padrinhos são os “segundos pais”, e, essa ampliação das redes 

parentais era aspirada por diversos indivíduos na medida em que poderia assegurar melhores 

condições de vida (Silva, p.09).  

Vários indígenas escravizados recorriam as pessoas que possuíam condições de vida 

estáveis, com o intuito de admiti-los como segundos pais de seus filhos garantindo, assim, 

                                                             
6 Ao final do serviço, os particulares deveriam pagar-lhes os salários devidos. Sendo em forma de mercadoria 
como cachaça, calça de algodão ou em dinheiro. 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

86 

melhores condições de sobrevivência, trabalho e abrigo (Silva, p.11). Por outro lado, trata-se 

do reforço de uma política de dominação pessoal bastante característica da sociedade colonial, 

com ênfase nas relações escravistas. O sistema de compadrio dessa maneira carrega a 

contradição social que de um lado permite criar melhores condições de vida e por outro, 

reproduz a lógica de dominação pessoal (Silva, p.11). Os escravos da Manaus do século XIX 

se abriam para essas estratégias de compadrio. Essa abertura tinha, na verdade, um sentido 

político, pois os escravos poderiam tecer laços sociais que diminuiriam as agruras do cativeiro. 

Tais ampliações dos laços parentais tiveram como efeito a solidificação de redes de 

apadrinhamentos que permitiam estratégias de proteção e amparo (Florentino, Goés, 1997, 

p.90). 

Dessa maneira, os escravos buscavam pessoas que gozavam de prestígios sociais e 

possuíam influências na sociedade manauara, construindo uma aproximação em relação à 

chamada “redes de poderes”. Valemo-nos, aqui deste conceito para elucidar a prática relacional 

que espelha objetivos precisos, individuais ou de grupos, que se podem observar a partir de suas 

conexões pessoais com grupos econômicos do período – os grandes negociantes e proprietários 

de terras e de escravos – e as antigas famílias que controlavam os poderes locais e estendiam 

sua esfera de influência não só para além dos próprios limites provinciais como em direção ao 

poder central, cobrindo a geopolítica de antigas redes comerciais (Martins, 2007). As 

configurações de redes de poderes acabavam por organizar uma determinada estrutura social 

onde a própria identidade individual ainda se encontrava fortemente vinculada às relações 

familiares e às redes sociais às quais estavam associados os indivíduos que delas se valiam. O 

que fazia com que, frequentemente, antes de serem homens públicos, fossem eles representantes 

dos interesses e dos negócios dos grupos e famílias que os aproximaram do poder (Fragoso, 

Gouvêa, 2010, p.22).  

Nessa direção, os negros e os índios utilizavam estratégias individuais e coletivas, na 

busca de formas de vida mais humanizadas, construindo laços de proteção e ajuda mútuas e 

diminuindo a precariedade da liberdade e as agruras da escravidão – aspectos articulados 

estreitamente relacionados para a manutenção das hierarquias do Brasil (Sampaio, 2012, p.288).  



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

87 

 

Perfis dos batizados 

A criança deveria ser batizada até seu oitavo dia de vida,7 e os pais que não cumprissem 

este regulamento, pagariam multas muito pesadas (Silva, p.03). Essas normas foram criadas 

com todo um sentido simbólico, por exemplo: Segundo a lógica católica, se a criança morresse 

antes de ser batizada, ela não iria para o céu e sim para limbo espiritual.8 Expondo toda uma 

preocupação da Igreja em relação ao batismo das crianças, porém, a partir da análise do gráfico 

1, vemos que a maioria das crianças batizadas possui mais de sete anos de idade. A dificuldade 

de atender as normas do Arcebispado da Bahia, era grande, pois, boa parte das crianças eram 

indígenas trazidas para a Barra, através de descimentos, realizados por particulares, conforme 

o gráfico 2.  

Gráfico 1. Idades das Crianças batizadas nos anos de 1820 a 1834 

Fonte: Livro 1 da Cúria Metropolitana de Manaus (1820-1834) 
 

Embora haja um número grande de crianças que não possuem suas idades registradas,9 

é importante salientar, que os dados dos batizados indicam noções diferentes para a infância no 

século XIX, pois muitas crianças batizadas, ao completarem sete anos de idade, eram 

registradas como adultas, revelando desta maneira uma mentalidade sobre a infância da criança. 

Segunda Patrícia Sampaio, elas estavam habilitadas para a vida religiosa, bem como para as 

responsabilidades do mundo do trabalho, desde a mais tenra idade. 

 

 

                                                             
7 Trecho tirado das Constituições do Arcebispado da Bahia, que era válido também no Grão-Pará. 
8 O limbo espiritual para os católicos é um lugar para onde vão as pessoas que morreram antes de serem batizadas 
(Silva, p.11). 
9 Uma hipótese para o não registro das idades, era que os vigários não eram obrigados a anotar as idades das 
crianças nos registros de batismo. 

0

2

4

6

8

5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17

1
2

0
1

3 3

6

8

4

6

2
1

0

T
o

ta
l 

d
e 

cr
ia

n
ça

s

Idades (anos)

Idades das crianças



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

88 

 
Gráfico 2. Total de crianças batizadas por anos 

Fonte: Livro 1 da Cúria Metropolitana de Manaus (1820-1834) 

 

Os registros de batismos revelam conforme pode se notar no gráfico 2, que a maioria 

das crianças batizadas podem ser classificadas como indígenas. Aqui unimos tanto aquelas 

crianças que foram classificadas como gentias, termo na época utilizados para índios não 

cristãos, quanto aquelas que apresentaram os nomes de suas etnias. Vale lembrar que na visão 

colonial, os gentios eram selvagens, considerados inimigos, que a melhor maneira de trazer para 

o mundo colonial era através dos descimentos e do próprio batismo. Uma vez dominados, os 

colonizadores poderiam fazer amizades e alianças, principalmente com os líderes das aldeias, 

que eram chamados de principais, estes poderiam oferecer índios aos particulares. Em outros 

casos os próprios índios faziam os descimentos, como é o caso de Tinoco. 

 
(...) Ele, enquadrado na categoria de particular que a Carta delineou, livre do 
engajamento nos corpos de serviços, pode ir ao sertão, descer os índios que 
seus acordos (ou a força de suas armas) permitirem e registrar o usufruto deles 
na Câmara. (Sampaio, 2012, p. 270) 

 

Com o passar dos anos o total de crianças indígenas diminuem nos registros de batismo, 

nos anos de 1825 a 1827,10 elas desaparecem dos registros, retornando em pequenas proporções 

apenas no ano de 1833, ocorre o mesmo com as crianças negras, que apareceram em poucas 

quantidades e vão sumindo aos poucos dos registros. Apenas no ano de 1820, as estatísticas 

mostram o número maior de crianças negras, porém, cabe registrar que trata se de um número 

                                                             
10 De acordo com o gráfico, os registros de batismos de crianças brancas ainda se mantêm em alta no decorrer dos 
anos. 

73
57 67 94 74

51
33 37

111

136134

40

142

92

22
0 0 0

41

13
26

2 8 2 0 0 0 0 1
0

0

50

100

150

1820 1821 1822 1823 1824 1825 1826 1827 1833 1834

Brancos Índios Negros



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

89 

bastante aquém em relação ao estimado se considerarmos o total da população negra e índia a 

época (Sampaio, 2014, p.41). 

Este desaparecimento das crianças negras e índias se dá por vários motivos. O primeiro 

motivo, é a guerra, ocorrida na década de 1820. Neste período aconteceram vários conflitos 

armados, nos quais índios e negros engajaram-se fortemente para lutarem por melhores 

condições de vida. O ponto culminante deste processo foi a Cabanagem. 

Embora estudos apontem que a Cabanagem fosse um conflito regencial, concordamos 

com Magda Ricci, quando ela aponta que a Cabanagem foi uma revolução de nível 

internacional, onde índios, mestiços e negros, lutavam para terem melhores condições de vida, 

ela começou em 1835 e teve seu fim em 1840, com milhares de mortos,11 esse movimento se 

espalhou por toda a região e além das fronteiras do Grão-Pará (Ricci, 2006, p.5-30). 

Para suprir a propalada carência de mão de obra, os particulares, como Francisco 

Ricardo Zany, que era comerciante e Capitão, intensificaram as práticas dos descimentos, e em 

alguns casos eles desciam índios já aldeados. 

 
Zany tinha sobre si várias denúncias de envolvimento no apresamento e 
comércio ilegal de índios na Capitania; porém, sua posição privilegiada 
enquanto comandante das armas, importante comerciante e ainda genro do 
governador do Negro lhe permitia resguardar-se de medidas mais restritas. 
Nessa ocasião, seus alvos foram os Marauá já aldeados. (Sampaio, 2012, p. 
289) 

 

A intensificação dos descimentos abre uma possibilidade para a precariedade da 

liberdade, alguns viajantes que passaram por Manaus e arredores, como Henrique Lister Maw, 

relataram índios escravizados, indo de encontro com os regulamentos da Carta Régia vigentes 

até meados do século XIX. 

 

Na Casa de hun branco, aonde Mr. Hinde foi fazer algumas indagações, em 
quanto eu fiquei a tomar cuidado do bote, vio ele huma India completamente 
nua, e que pertencia, julgo eu, á tribu Origone, e provalmente era escrava. 
(Maw, 1989, p. 183) 
 

                                                             
11 Os estudos de Magda Ricci apontam entre 30 mil a 100 mil mortos na Cabanagem. (Ricci, 2006) 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

90 

Ele também relatou a compra de indígenas, que desde 1755 estava proibida, de acordo 

com a lei de liberdade, da mesma forma como a Carta Régia, veio estabelecer em 1798 

parâmetros legais para uso do trabalho indígena sem recorrer as práticas de compra e venda. 

 

Quando hum branco julga precisar de Indios, seja para uso, ou para trocar por 
fazendas (Segundo a antiga ley, não se permittia a venda dos Indios, mas o 
Cabo que tinha a superintendencia das pequenas embarcaçoens no Rio Negro, 
disse-nos que podiamos ter comprado por dez mil reis hum rapaz para nos 
servir). (Maw, 1989, p. 187) 
 

Os particulares tinham suas preferências, de acordo com os dados dos registros de 

batismo, é possível analisar, que entre as crianças indígenas, havia mais meninas sendo 

batizadas, gráfico 3, essas meninas poderiam servir para o trabalho doméstico, como observa 

Henrique Lister Maw, quando descreve Índias preparando bolo. 

 

(...) Estava ella presidindo á parte feminil do estabelecimento, consistindo de 
varias filhas, e Indias, empregadas em preparar mandioca. A senhora da casa 
estava assentanda n’huma extremidade do telheiro, com duas ou tres peneiras, 
pelas quaes passava a farinha mais fina, que era muito branca, e de que faziaõ 
bôlos. As filhas, e as Indias estavaõ juntas perto d’hum grande fôrno, em cima 
do qual cosiaõ bôlos. (Maw, 1989, p. 230) 

 

No que se refere as crianças negras, o número de meninos é maior nos registros de 

batismo. Considerando os estudos recentes sobre a escravidão no Amazonas, é possível afirmar 

que esses meninos fossem destinados a trabalhos na lavoura, se fossem propriedades de 

senhores de terras; ou, vivendo no espaço urbano, poderiam trabalhar como escravo de ganho, 

isto é, desempenhando serviços de pedreiros, carpinteiro, ferreiro, roceiro, muito comuns na 

Manaus do século XIX (Cavalcante, 2015, p.33-34). 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

91 

 

Gráfico 3. Crianças índias e negras dividas entre meninas e meninos. 

Fonte: Livro 1 da Cúria Metropolitana de Manaus (1820-1834) 

 

O maior número de meninas batizadas pode revelar uma preferência nos recrutamentos 

através dos descimentos, relacionada ao atendimento dos trabalhos domésticos. Por outro lado, 

como já argumentamos, os meninos poderiam ser recrutados para os trabalhos nas lavouras ou 

nas coletas das drogas do sertão12. Cumpre ressaltar de acordo com os registros de batismo, que 

as meninas tinham, na maioria dos casos, como única responsável a mãe. Trata-se, desse modo, 

de uma família matrifocal – ao que parece, este é um padrão muito frequente entre as famílias 

não brancas da sociedade manauara, isto é, arranjos entre filhos e a liderança de mulheres. Nesse 

sentido poucos são os casos de famílias tipicamente nucleares com pai, mãe e filhos. 

 

Gráfico 4. Divisão dos pais indígenas entre pais e mães. 

Fonte: Livro 1 da Cúria Metropolitana de Manaus (1820-1834) 

 

                                                             
12 Drogas do Sertão na visão colonial eram produtos da floresta como cacau, canela, castanha, cravo, pimenta 
etc. (Sampaio,2014). 

30 24

82
51

7 0 0 0
32

6

108

47

146

88

22
0 0 0

40
13

0

100

200

1820 1821 1822 1823 1824 1825 1826 1827 1833 1834

Pais Mães

66

21

74
47

11
0 0 0 20

8

70

48

83

37
11

0 0 0

24
914 2

8
0 0 0 0

0
212

2
0 3

0 0 0 0 1 40

20

40

60

80

100

1820 1821 1822 1823 1824 1825 1826 1827 1833 1834

Índios Índias Negros Negras



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

92 

 

Gráfico 5. Divisão dos pais negros entre homens e mulheres. 

Fonte: Livro 1 da Cúria Metropolitana de Manaus (1820-1834) 

 

Sendo a maior parte das famílias não branca manauara, matrifocais, faz se necessário 

avaliar corretamente as condições sociais de existência dessas famílias naquele contexto. As 

mulheres sozinhas com seus filhos, estavam em circunstância precárias de vida em liberdade, 

para não ter seus filhos arrancados do seu leitor familiar, por tutores, elas preferiam se aliar aos 

seus senhores, através do parentesco espiritual, mantendo dessa forma a integridade da família. 

Embora essa situação tenha sido estudada de forma mais sistemática nas últimas décadas do 

século XIX, acreditamos que essa prática esteve presente também no início do século XIX. 

Assim, a situação dessas famílias matrifocais, considerando as situações precárias de 

liberdades, resultantes das práticas de escravização ilegais e recrutamento de força de trabalho 

através dos descimentos, é de vulnerabilidade (Cavalcante, 2015, p.207). 

Essas crianças que eram sequestradas de suas aldeias ou povoações, eram trazidas para 

Manaus, tornando a cidade o lugar de várias etnias, Patrícia Sampaio e Natália Albuquerque, 

falam sobre as diferentes etnias indígenas na sociedade manauara e como os registros de 

bastimos possibilitaram recuperar essas etnias mesmo de forma fragmentada, utilizando os 

registros de batismos dos anos de 1835-1845, posterior aos registros utilizados nesse trabalho 

de 1820-1834. Na tabela abaixo podemos observar as diferentes etnias. 

 

 

 

 

 

 

0
1

0
1

0 0 0 0 0 0

7

4

8

3

0 0 0 0
1

0
0

5

10

1820 1821 1822 1823 1824 1825 1826 1827 1833 1834

Pais Mães



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

93 

 

Tabela 1. Etnias indígenas na cidade de Manaus. 

Etnias indígenas Total Etnias indígenas Total 

Mura 57 Cautauxi 2 

Passé 31 Colina 2 

Jurí 23 Courona 2 

Macú 19 Marauã 2 

Ainumã 17 Miraiã  2 

Miranha 16 Ainanbú 1 

Pafoé 7 Ariamá 1 

Anumã  5 Caripuna  1 

Catauxi 4 Guepe 1 

Macarari  4 Inihenbé  1 

Pixuna  4 Inpuá 1 

Buca Preta  3 Jauarite Tapécia 1 

Macunã  3 Maraú 1 

Marahás 3 Muinanbú 1 

Palpe  3 Uainanbei 1 

Puruparu  3 Uapê 1 

Aicanã 2 Uracuá  1 

Arara  2 Urainunrã  1 

Catuquina 2 Uratuá 1 

Fonte: Livro 1 da Cúria Metropolitana de Manaus (1814-1834) 

 

A etnia que mais aparece nos registros trabalhados aqui são os Mura. Essa etnia atacava 

bastante os portugueses, resistindo fortemente a colonização, encarado pelos portugueses como 

empecilhos, houve, assim, um processo para pacificar os Muras, através da catequização. É 

possível afirmar que a presença dos Muras entre os indígenas registrados deve-se também à 

intensa rota migratória desde o século XVIII, desde o Rio Madeira, passando pelo Solimões e 

chegando enfim ao Rio Negro.  

Outro fator que pode ser utilizado para explicar a presença dessas etnias na vida urbana, 

é a requisição dos Serviços Reais. Segundo estudos de Luís Balkar, ela surgiu com a crise da 

mão-de-obra indígena nas primeiras décadas do século XIX. Esses índios que serviriam aos 

Serviços Reais, trabalhariam nos corpos de trabalhadores e de milícias, eles executariam tantos 

obras de interesse público, quanto de particulares (Pinheiro, 2007, p.88), as consequências da 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

94 

requisição de índios para os Serviços Reais, despovoava aldeias e povoações, intensificando 

ainda mais a precariedade da liberdade dos indígenas, desestruturando famílias que tinham seus 

sustento a partir da agricultura de subsistência, por que eram convocados para servir aos corpos 

de trabalhadores (Pinheiro, 2007, p.90).  

Os índios e índias começavam a sumir de determinadas vilas, várias pessoas 

denunciaram o governo por tais ações, uma delas é o Cônego André Fernandes: 

 

Da mesma maneira, denunciou que o “Pesqueiro Real” e os cafezais 
localizados em Manacapuru, haviam se constituído em verdadeira “pedra de 
escândalo para se despovoar de índios e índias o Lugar de Avellos, com o 
nome de mudas para o serviço, que jamais voltam à povoação”. (Pinheiro, 
2007, p. 89) 
 

A continuidade dos recrutamentos para o exercício dos Serviços Reais, intensificava a 

precariedade da liberdade dos indígenas, que já tinham seus cônjuges ou até mesmo filhos. Para 

escapar dos recrutamentos, institui-se uma prática no âmbito dos costumes, (isto é, extra 

institucionais), de pagar pela manutenção da liberdade das crianças e adolescentes (levando ao 

argumento ao limite, temos, aqui, a antecipando a lógica liberal capitalista da venda da força de 

trabalho que associou a liberdade ao trabalho assalariado). Todavia, como essas famílias 

sobreviviam da agricultura de subsistência, restritas a economia de troca simples, não tinham 

dinheiro suficiente para pagar tais tributos ilegais costumeiros. Assim, ou as famílias indígenas 

pagavam por suas liberdades, ou procurariam senhores a qual pudessem pedir proteção, essas 

famílias sofriam uma dupla pressão: 1) A coerção econômica e 2) a submissão ao sujeito de 

prestígios social (Pinheiro, 2007, p.90). 

Dessa forma, a pia batismal pode ser encarada como o espaço simbólico de articulações 

de arranjos sociais para definir a inserção das crianças nessa sociedade, comprometida com a 

precariedade da liberdade e as hierarquias sociais. Nesse sentido as crianças negras e índias que 

tivessem padrinhos livres estariam mais protegidas de situação de preconceito e discriminação, 

além de eventuais sequestros e processos de escravização ilegal (embora este último caso não 

deva ser excluído como hipótese inclusive por parte dos próprios padrinhos), assegurando, 

assim, melhor convivência na sociedade pois sendo os padrinhos envolvidos em redes de 

poderes seus afilhados participariam – ainda que em situação de subalternidade – de poderosas 

redes de colaboração e proteção. 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

95 

 

Relações sócio-parentais no contexto de liberdade precária 

 A situação das crianças negras e índias, batizadas por pessoas livres pobres, ou por 

pessoas escravizadas, em uma sociedade com fortes traços escravistas e baseada no domínio 

pessoal de tipo patriarcal, é certo que enfrentavam situação de aguda vulnerabilidade social. 

Isto é, desde o nascimento essas crianças viveriam uma liberdade precária e, ao longo de seu 

desenvolvimento, o amplo arco de mecanismo de exclusão social. No limite muitas delas 

poderiam ser vendidas, sequestradas, violadas e por isso era muito importante que elas 

estivessem envolvidas em redes de poderes.  

Embora este trabalho não tenha se concentrado sobre os dados referentes as qualidades 

dos padrinhos, contudo, foi possível perceber a frequente presença de altas patentes militares. 

De qualquer forma apontamos aqui a necessidade de estudos sobre o tema, pois a busca por 

pessoas envolvidas em redes de poderes certamente contribui para a relação sócio-parentais dos 

sujeitos envolvidos no ato da celebração do batismo, criando o parentesco espiritual que 

oferecia proteção em todos os segmentos sociais. Este é um aspecto que deve ser estudado com 

maior acuidade no intuito de verificar se esse era um padrão aspirado de forma hegemônica no 

tecido social, da classe mais baixa a classe mais alta, que, em tese utilizariam tais ferramentas 

para tecerem laços de ajuda mútuas. Nosso trabalho procurou analisar os dados sobre as 

crianças índias e negras na Manaus oitocentista, visando contribuir para estudo da infância na 

Manaus no século XIX, pelo que podemos perceber a acentuada presença de crianças indígenas 

nascidas em famílias matrifocais permitindo-nos, portanto a conclusão, provisória, de sua 

vulnerabilidade social no contexto histórico aqui trabalhado. 

 

Referências 
 
ANDRADE, Vitória Fernanda Schettini. Batismo e apadrinhamento de filhos de mães escravas. 
São Paulo do Muriaé, (1852-1888). / Dissertação de Mestrado-Universidade Severino Sombra, 
Vassouras: USS, 2006. 
 
CAVALCANTE, Ygor Olinto Rocha. Uma viva e permanente ameaça: resistências, rebeldias e 
fugas escravas no Amazonas provincial. Jundiaí, Paco Editorial: 2015. 
 
FLORENTINO, Manolo; GOÉS, José Roberto. A paz na Senzala: Família Escrava e Tráfico 
Atlântico, Rio de Janeiro, c.1790 – c. 1850. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1997. 
 



 

 
Rev. Bras. de Iniciação Científica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 82-96, jan./mar., 2018. 

 

96 

FRAGOSO, João; GOUVÊA, Maria de Fátima. Na trama das redes: política e negócios no império 
português, século XVI-XVIII. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. 
 
MARTINS, Maria Fernanda. Os tempos da Mudança: elites, poder e redes familiares no Brasil, 
século XVIII e XIX. In: Org. FRAGOSO, João Luís Ribeiro; ALMEIDA, Carla Maria Carvalho de; 
SAMPAIO, Antonio Carlos Jucá de. Conquistadores e negociantes: Histórias de elites no Antigo 
Regime nos trópicos, América lusa, Século XVI a XVIII. – Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2007. 
 
MATTOS, Hebe.  Guerra Preta: cultura políticas e hierarquias sociais no mundo atlântico. In. João 
Fragoso e Maria de Fátima Gouvêa (org.).  Na trama das redes: política e negócios no império 
português, século XVI-XVIII. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010.  
 
MOREIRA NETO, Carlos de Araújo (1971). A Política Indigenista durante o Século XIX. (Tese de 
doutoramento, Rio Claro, Faculdade de Rio Claro). Apud: SANTOS, Francisco Jorge dos. Além da 
Conquista: guerras e rebeliões indígenas na Amazônia pombalina. 2. ed. Manaus: Editora da 
Universidade do Amazonas, 2002. 
 
PESSOA, Alba Barbosa. Infância e trabalho: dimensões do trabalho infantil na cidade de Manaus 
(1890-1920). – Manaus: EDUA, 2015. 
 
PINHEIRO, Luís Balkar Sá Peixoto. Revoltas populares no Grão-Pará, 1823-1832. IN: Amazônia 
em Caderno, n. 7/8, 2001/2002/. – Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2007. 
PINHEIRO, Luís Balkar Sá Peixoto. Uma revolta popular e suas representações na historiografia. 
– Manaus: Editora Valer, 2001. 
 
PORTELA, Daniele Fagundes. Registros de batismo da Paroquia Nossa Senhora Penha de Franca 
uma fonte para o estudo do cotidiano privado das crianças negras livres na província de São 
Paulo (1871-1888). Desafios e possibilidades. Faculdade de Educação da USP, São Paulo, 2013. 
 
RICCI, Magda. Cabanagem, cidadania e identidade revolucionária: o problema do patriotismo na 
Amazônia entre 1835 e 1840. Dossiê. Pará, v. n. p. 5-30, dez, 2006. Disponível em: 
<www.scielopdf>tem>Acesso em:29 out. 2016. 
 
SAMPAIO, Patrícia Melo. Rastros da memória: história e trajetórias das populações indígenas na 
Amazônia. Manaus: EDUA, 2006. 
 
SAMPAIO, Patrícia Melo. Os fios de Ariadne: Fortunas e hierarquias sociais na Amazônia, século 
XIX. 2ª. ed. São Paulo: Editora Livraria da Física, 2014. 
 
SAMPAIO, Patrícia Melo. Espelhos Partidos: Etnia, legislação e desigualdade na colônia. Manaus: 
Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2012. 
 
SILVA, Sidney Pereira. Os registros de batismo e as novas possibilidades historiográficas. 
Faculdade de Filosofia, Ciência e Letras de Valença. 
 
 
 


