de mciacao cientifica

, ISSN: 2359-232X
O IMAGINARIO MEDIEVAL E A CRENCA NA CURA DAS
ESCROFULAS: FRANCA, REINADO DE LUIS IX (1226-1270)

THE MEDIEVAL IMAGERY AND THE BELIEF IN THE CURE OF
SCROFULAS: FRANCE, REIGN OF LOUIS IX (1226-1270)

EL IMAGINARIO MEDIEVAL Y LA CREENCIA EN LA CURACION
DE LAS ESCROFULAS: FRANCIA, REINADO DE LUIS IX (1226-1270)

Juliane Cristine Dias de Barros Jankowski'
Alexandra Ferreira Martins Ribeiro?
Vanessa lansen Rodrigues?

Adriana Mocelim*

Resumo: O artigo buscou analisar o que levava as pessoas a crerem na cura das escrofulas por meio do Toque
Régio no Reinado de Luis IX, na Franga, nos anos de 1226 a 1270. Trata-se de uma pesquisa bibliografica e
documental, que contou com os estudos de Bloch (1993) e Le Goff (2014) e analisou o contetido da obra Le Livre
des Saintes Paroles et des Bons Faits de Notre Saint Roi Louis. Pode-se auferir que a auséncia de explica¢des
naturais cientificas para a cura proporcionava uma explicagido vinda do imaginario.

Palavras-chave: Historia. Imaginario medieval. Escrofula. Luis IX.

Abstract: The article sought to analyze what led people to believe in the cure of the scrofulas by means of the
Royal Ring in the Reign of Louis IX, in France, in the years from 1226 to 1270. This is a bibliographical and
documentary research, counted on the studies of Bloch (1993) and Le Goff (2014) and analyzed the contents of
the book Le Livre des Saintes Paroles et des Bons Faits de Notre Saint Roi Louis. It can be seen that the absence
of natural scientific explanations for healing provided an explanation from the imaginary.

Keywords: History. Medieval imaginary. Scrofula. Louis IX.

Resumen: El articulo busco analizar lo que llevaba a las personas a creer en la curacion de las escrofulas por
medio del Toque Régio en el Reinado de Luis IX, en Francia, en los afios de 1226 a 1270. Se trata de una
investigacion bibliografica y documental, que contd con los mismos los estudios de Bloch (1993) y Le Goff (2014)
y analizd el contenido de la obra Le Libre des Saintes Paroles et des Bons Faits de Notre Saint Roi Louis. Se puede
percibir que la ausencia de explicaciones naturales cientificas para la curacion proporcionaba una explicacion
venida del imaginario.

Palabras-clave: Historia. Imaginario medieval. Escrofula. Luis IX.

Envio 30/06/2017 Revisao 23/07/2017 Aceite 22/08/2017

! Graduanda em Licenciatura em Historia. Instituigio. PUCPR. jankowskiju@gmail.com

2 Mestre em Educagio; Bacharel em Administragio. PUCPR. alexandrafmribeiro@gmail.com

3 Mestranda em direitos Humanos; Licenciada em Histéria. PUCPR. vanessaiansen@hotmail.com
4 Doutora e Mestre em Historia. PUCPR. drikamocelim@yahoo.com.br

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

97




de miciacao cientifica

Introducio

A medicina ¢ arte e ciéncia de evitar, curar ou atenuar e reestabelecer a satide do corpo
(HOLANDA FERREIRA, 2008). Desde o século XII, a medicina medieval dividiu-se em
teoria, ciéncia que permite conhecer as causas da doenga, e pratica, ciéncia que “[...] permite
conhecer 0 modo de acdo para combater as afecgoes” (JACQUART, 1985, p. 79). Apresentar
a medicina de um determinado periodo ndo ¢ apenas descrever os avancos cientificos e
tecnoldgicos na cura e na prevengdo das principais doencas, mas sim aprofundar-se nas
variantes que agiam sobre os saberes e praticas ligadas a sociedade analisada. Considerando a
assertiva de que “[...] toda sociedade ¢ um corpo, em cuja composicao intervém, sem que seja
possivel dissocia-los dos fatos econdmicos, fatores politicos e fatores mentais” (DUBY, 1999,
p- 12), logo, uma simples descri¢do das praticas médicas e flagelos que atingiram a Alta Idade
Meédia passariam por cima de aspectos importantes do passado, deixando de conciliar “[...]
desde a estrutura econdmica e social até a experiéncia e os modos de pensar das pessoas
comuns” (BURKE, 2011, p. 338).

Apresentando uma perspectiva antropologica distinta da histéria classica da medicina
da Alta Idade Média, o olhar desse estudo voltar-se-a a crenga no poder de cura das escrofulas
por meio do toque dos reis, rito que nasceu na Franca por volta do ano mil e na Inglaterra por
volta de cem anos depois, também chamado de “milagre régio” (BLOCH, 1993, p. 17). Os reis
curavam a escrofula, doenga definida pelo médico Ferreira Filho (2009) como uma lesdo
ganglionar, uma infec¢do tuberculosa dos ganglios linfaticos do pescogo, que ulcera e fistula
para o exterior, termo que abrange as manifestacdes externas tanto da tuberculose ganglionar e
Ossea quanto das sifiliticas, além das provocadas por bactérias e fungos patogénicos. Na Franga,
as pessoas acreditavam que por meio do toque do monarca Luis IX (1226-1270), principal
representante do Toque Régio, obtinha-se a cura as escréfulas em virtude do poder taumaturgico
recebido na sagracao.

O artigo presou pela seguinte questdo: o que levava as pessoas a crerem no poder

taumattrgico do Toque Régio? O estudo tem como objetivo especifico: analisar o imaginario®

3“0 imaginario alimenta o homem e o faz agir. E um fendmeno coletivo, social e historico. Uma histéria
sem imaginario ¢ uma historia mutilada. Estudar o imaginario de uma sociedade ¢ ir ao fundo da sua
consciéncia e da sua evolugdo historica” (LE GOFF, 1994, p. 16-17).

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

98




de mciacao cientifica

medieval, as influéncias que agiram sobre as praticas sociais, teorias medicinais, suas relagdes
simbodlicas em relagdo a crenga do Toque Régio e apresentar caracteristicas do principal rei
taumaturgo da Franga.

O estudo teve como base a obra de Jean de Joinville, intitulada Le Livre des Saintes
Paroles et des Bons Faits de Notre Saint Roi Louis. O documento traz representados detalhes
da vida de Luis IX. Por meio das palavras e agdes do rei, relatadas nesse livro, buscava-se
promover ensinamentos. Dessa forma, fica evidente o carater da obra de género medieval
peculiar chamado de “espelho de principe”, que procurava estabelecer um modelo de realeza.
Detentor de carater privilegiado, tendo estado muito proximo ao rei, ocupando a posicao de
amigo e confidente, Joinville escreveu a obra entre 1305 a 1309, a pedido de Joana de Navarra
(1270-1305), esposa do rei Felipe, o Belo (1285-1314), neto de Luis IX.

Os métodos empregados ao desenvolvimento do tema seguiram as luzes da bibliografia
analitica dos medievalistas Marc Bloch, Jacques Le Goff, Georges Duby, Jean Delumeau e

Johan Huizinga, que contribuiram a compreensao da sociedade medieval.

A crenca no Toque Régio

Em cada época, toda sociedade vive tanto no imagindrio quanto na percep¢do do
presente real. A sociedade medieval foi profundamente marcada pela Igreja, afirma Le Goff
(2013), e repleta de um imaginario inspirado por esse cristianismo e por outras fontes culturais
e sociais.

A Igreja Crista, preocupada em reunir todos numa mesma fé e almejando o ordenamento
da sociedade, provocou uma renovagdo proxima do ano mil, o que promoveu uma sociedade
ritualizada, regida por codigos, conjuntos de preconceitos e de preceitos (DUBY, 1999). Esse
corpo também sofria influéncias, além da dominacao espiritual que a Igreja desejava exercer
sobre o conjunto dos leigos; da dominag¢do econdmica, exercida pelos senhores sobre os
trabalhadores; e da dominagao politica, exercida pelos guerreiros sobre os homens desarmados.
Em consonante com Le Goff (2013), o proprio rei Luis IX tanto sofreu como exerceu bem essas

dominagoes:

[...] mesmo sendo muito ligado a justiga, foi também um soberano
autoritario. Um dos tragos excepcionais do personagem ¢é, de fato, a
complexidade e complementaridade de suas qualidades. Ele foi mesmo o rei
de trés fun¢des, definidas pelo bispo Adalbéron de Laon no século XI, na 6tica

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

99




de miciacao cientifica

ISSN: 2359-232X

do pensamento indo-europeu: rei dos oratores (clérigos e fiéis que rezam), dos
bellatores (guerreiros) e dos laboratores (trabalhadores), pois, célebre
principalmente por sua piedade, ele ¢ também, segundo o ideal do século XIII,
um brilhante cavaleiro e, no quadro das instituicdes monarquicas que muito
ajudou a desenvolver, um burocrata bastante ativo (LE GOFF, 2013, p. 240).

No livro de Joinville (1928), € possivel perceber a necessidade de uma ampla divulgacdo
de virtudes conferidas a um rei intitulado postumamente como santo. A Figura 1 mostra a

miniatura que ilustrava a primeira pagina do livro, representando o momento de entrega da obra

para Joana de Navarra (HUCHET; PERRIN, 2008, p. 15).

Figura 1: Prima pagina do Le Livre des Saintes Paroles et des Bons Faits de Notre Saint Roi Louis

100

Fonte: Huchet; Perrin, 2008, p. 15.

Nas palavras escritas por Joinville (1928), nota-se que a honra, a simplicidade, a justi¢a,
a caridade e a sabedoria eram virtudes atribuidas ao monarca, intuindo, assim, legalizar esses

valores, além de procurar comover e influenciar o leitor. A obra também relata detalhadamente

Rev. Bras. de Iniciaciao Cientifica (RBIC), Itap ga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.



de miciacao cientifica

6 virtudes dos cavaleiros que foram disseminadas na

as vivéncias do “Cruzado Perfeito
sociedade, ¢ o espirito dos combates, que invadiu, de maneira simbolica, mas profunda, o
universo da alma e da piedade. Assim, a salvacdo dos homens e das mulheres dependia do
resultado de um conflito entre as virtudes e os vicios.

O mundo dos vicios e do pecado era orquestrado pelas agressdes do Diabo’, que estava
solto durante esse periodo, com grande popularidade, despertando temores no imaginario
medieval. A Igreja organizava a luta contra o Diabo e o inferno; exorcismo, oragdes e purgatorio
faziam parte desse arsenal de defesa contra sata, “[...] nesse mundo em que o poder tem sempre
formas imperiais, satd se torna aquilo que Dante chamara [’ imperador Del regno doloroso”
(LE GOFF, 2007, p. 93) e o homem que cedesse a seu comando teria seu corpo marcado pelo
pecado.

O estado do corpo influencia nas atitudes dos homens, principalmente no que diz
respeito as emogoes e as sensibilidades, variando segundo os meios sociais e segundo as épocas
(DUBY, 1971). Nessa perspectiva, 0 imaginario e os comportamentos mentais ligam-se a satde.
Durante a Idade Média, o corpo em si ndo existia, ele era as “vestes da alma™®, acontecimentos
corporais que se vinculavam a um significado espiritual, sendo assim, a medicina era
primeiramente uma medicina da alma, que se iniciava pelo corpo, sem nunca reduzir-se apenas
a ele, ja que “[...] concebia-se a relag@o entre a alma e o corpo de uma maneira tao estreita e
imbricada que a doenga era necessariamente uma entidade psicossomatica” (LE GOFF;
TRUONG, 2014, p. 108). Era relevante colocar a alma em harmonia com Deus e obter assim a
remissdo dos pecados, o que se dava mediante a confissdo ¢ a comunhdo que purificava o
doente, livrando dos seus pecados, e posicionava sua alma sob a tutela das maos divinas. Dessa
forma, o enfermo era “[...] colocado em situagdo privilegiada para que a acdo terapéutica se
exercesse melhor” (LE GOFF, 1985, p. 211).

Também se acreditava que o corpo era o instrumento do pecado e as doencas eram no

6 “Q rei Luis IX da Franca protagonizaria o papel de ‘cruzado perfeito’ conduzindo as duas ultimas
Cruzadas” (FERNANDES, 2011, p. 123).

7 Le Goff estava cada vez mais convencido de que o imagindrio tinha como centro a principal criagio
do cristianismo na época da longa Idade Média: Satanas. O poder do Diabo “[...] dependia da vontade
de Deus, e que os homens e as mulheres desses tempos tinham de fazer a sua salvagdo no imaginario,
muito real para eles, da opgao entre o Diabo e o Senhor Deus” (LE GOFF, 1994, p. 27).

8 “Corpo, ‘abominavel vestido da alma’, como dizia Gregério Magno” (LE GOFF, 1994, p. 26).

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

101




de mciacao cientifica

homem pecador “[...] a instantaneidade do ataque do mal e o fato de que, rico ou pobre, jovem
ou velho, ninguém podia vangloriar-se de a ele escapar” (DELUMEAU, 1989, p. 114). Essa
doutrina foi amplamente reproduzida durante toda a Idade Média nos sermdes, ja que desde a

primeira metade do século VI o bispo’

Cesario de Arles declamava ao seu auditorio num sermao: 0s esposos
incontinentes teriam filhos ‘leprosos ou epiléticos ou até demoniacos, em
suma, todos aqueles que sdo leprosos nascem, em geral, ndo de homens sabios,
que guardam a sua castidade nos dias contrarios ¢ nas festividades, mas
principalmente dos rusticos que ndo sabem conter-se’ (LE GOFF, 1994, p.
165-166).

Os modelos monasticos traduziam também a rejei¢ao ao prazer e propunham a busca do
aperfeicoamento espiritual por meio da continéncia e da abstinéncia.

O efeito dos sermdes era poderoso na cultura medieval, uma vez que o povo ficava
sempre comovido pela ameaca estrondosa da puni¢do do pecado e pela descri¢do dos horrores
do inferno. Sabe-se da “[...] influéncia colossal que os pregadores tinham, mas ndo podemos
sentir a emoc¢do que deles emanava” (HUIZINGA, 2013, p. 312).

Outra ideia reproduzida pela Igreja e difundia pela sociedade em fins da Idade Média
foi a imagem do corpo do Cristo, o corpo sofredor. Nesse sentido, o trabalho era visto como
uma forma de peniténcia, de purgar-se dos pecados do corpo. O proprio “Sao Luis adquiriu a
imagem do rei-Cristo, de rei sofredor, pelo sofrimento que imp0s ao seu corpo, pelas suas
doengcas involuntarias e pelas suas praticas ascéticas voluntarias” (LE GOFF, 194, p. 26).

A Figura 2 mostra uma “[...] pagina extraida das Grandes cronicas da Franca de Carlos
V, Biblioteca Nacional da Franca” (LE GOFF, 2013, p. 241). Trata-se de uma ilustracdo que
representa parte da Vida de Sao Luis, na qual é possivel verificar a importancia de associar a
imagem do rei santo as praticas cristas desejadas. Dentre as praticas, aparecem seu nascimento
abengoado, aprendendo a ler, junto aos pobres, com o monge leproso, recolhendo ossadas e,

por ultimo, a flagelagdo imposta a seu corpo.

% “Os clérigos da Idade Média sempre ligaram a sensibilidade externa a sensibilidade interna. O esfor¢o
do cristianismo medieval foi uma enorme empresa de interiorizagdo para além de Santo Agostinho e de
Boécio. Para 14 do olho e do ouvido exterior ha o olho interior ¢ o ouvido interior, ¢ muito mais
importante, visto que o que eles percebem a visdo divina” (LE GOFF, 1994, p. 17).

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

102




Figura 2: Ilustragdo em uma das paginas das Grandes cronicas, da Franga, de Carlos V

XX oy

e: Le Goff, 2013, p. 24

Font 1.

Por toda a Idade Média percorreram as crengas de que as doencas teriam suas origens
nos pecados cometidos pelo corpo. A lepra teria a sua origem numa sexualidade culposa, era a
mancha da fornicagdo, cometida na carne, e a carne transmitia o pecado original também aos
filhos. Porém, a distancia que separava as prescri¢des da pratica era grande, “A forma como o
confessor de S. Luis insistia — como prova de santidade — no perfeito respeito (e até no exagero)
por Luis IX da continéncia conjugal mostra-nos que esse respeito era raro” (LE GOFF, 1994,
p- 165). Nesse sentido, Delumeau (1989) relata que no caso das epidemias, a sociedade
procurava possiveis candidatos para serem acusados dos pecados da coletividade.

O eleito e o doente passavam a ser rejeitados devido a seus sinais exteriores do pecado,
eram malditos por Deus e, consequentemente, pelos homens. Essa sociedade cristianizada, fruto

dos séculos XI-XII, levada pelo seu novo ideal de labor, era impiedosa “[...] com os que ndo

queriam vergar-se a ordem estabelecida ou que nessa ordem ndo desejava incluir” (LE GOFF,

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

103




de miciacao cientifica

1995, p. 76). Havia um desprezo crescente também pelos pobres'?, considerados culpados por
sua pobreza e encarados como perigo. Para Duby (1999) e Le Goff (1995), essa sociedade
expulsava 0s ociosos, os quais saiam de forma voluntaria ou forgada, e colocava a margem
urbana os aleijados, os doentes, os estropiados e os desempregados.

Aproveitando o provérbio arabe citado por Bloch que afirma que “Os homens
assemelham-se mais a seu tempo que a seus pais, o que vale também para os grandes homens”
(BLOCH, 1993, p. 27) e analisando por esse viés, conclui-se que o proprio Sdo Luis ndo
escapou do pensamento coletivo de sua época em relagdo a esses excluidos e “[...] depois das
devogdes, deixados os pobres e os leprosos, legifera friamente nos Etablissements: ‘Se alguns
nada tém e estdo na cidade sem ganhar (isto ¢, sem trabalhar) e frequentam as tabernas, que a
justica os prenda e lhes pergunte de que vivem. E que os ponha fora da cidade’” (LE GOFF,
1995, p. 78).

E assim que se vé nascer a “[...] ideia de que os pobres, todos os pobres, tanto leprosos
como indigentes, deviam viver confinados em locais de segregagdo” (DUBY, 1999, p. 42-43).
As leprosarias deviam estar ‘a distdncia de uma pedrada da cidade’, a fim de que a ‘caridade
fraternal’ pudesse ser exercida. Mas a sociedade medieval tinha necessidade dessas pessoas,
afastadas porque “[...] eram perigosos, mas visiveis, pois ela forja, mediantes os cuidados que
lhes dedica, a sua boa consciéncia e, ainda mais, projeta e fixa magicamente neles todos os
males que de si afasta” (LE GOFF, 1995, p. 76-77). Se esse corpo medieval sofria
consequéncias do seu imaginario, também atuavam sobre ele fatores reais, a deficiéncia
quantitativa e qualitativa dos equilibrios alimentares provocava deficiéncias organicas graves,
agudas (disenterias), cronicas ou congénitas (raquitismo, ma-formacdo, coxalgia, artrose),
intoxicacdes coletivas, tetanizagdes musculares, visdes, lepra, o tracoma, “pestiléncias”,
“langores”, malaria (LE GOFF; SCHMIT, 2006). Essas fragilidades atuavam sobre o equilibrio
imunoldgico e expunham a populagdo as doengas endémicas, como, por exemplo, a doenga das

escrofulas!! tuberculoides, que é foco desse estudo.

10 «A Igreja acolhia provisoriamente alguns deles, o tempo de estadia no hospital era geralmente muito
breve, e alimentava outros esporadicamente nos dias de festa. Os outros tinham como Unicos recursos a
mendicidade e a vadiagem. Pobre, doente, vagabundo eram quase sindnimos na Idade Média” (LE
GOFF, 1995, p. 82).

' “Com os termos écroulles ou, mais frequentemente, scrofile, que é apenas uma forma erudita do
primeiro (os dois, tanto o popular quanto o erudito, derivam do latim scrofitla). Todas as afec¢des eram

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

104




de miciacao cientifica

Complementando, Bloch (1993) ¢ Gordon (1996) relatam que os médicos da Idade
Média também classificavam como escrofuloso a maioria dos casos das inflamacoes
ganglionares de origem tuberculosa. Porém a linguagem vulgar cometia alguns equivocos entre
escrofulas e diversas afeccoes da face ou mesmo dos olhos, pois quando a doenga desenvolve-
se sem tratamento, produz supuragdes e o rosto ¢ atingido com facilidade. A doenga ¢ comum
mesmo no século XX, “[...] que aconteceria outrora, quando as condi¢des de higiene eram
nitidamente inferiores as nossas? A doenga raramente ¢ fatal; mas, sobretudo quando nio recebe
cuidados adequados, ela incomoda e desfigura” (BLOCH, 1993, p. 51-52). O horror ¢ a
repugnancia pela escrofula aparecem em diversas narrativas da €poca, ja que “[...] a face
corrompia-se, as chagas produziam um odor fétido” (BLOCH, 1993, p. 52), como pode ser

visto na citacdo a seguir:

[...] um menino de cerca de 8 anos, mortificado por um tumor, do tamanho de
um ovo de gansa, sob a orelha esquerda. (...) Quando o cortejo chega, a mulher
pede aos que conduzem os dois cavalos que carregam a urna'’ com 0s 0ss0s
de Sao Luis, a cuja passagem todos se ajoelham, que parem para que o0 menino
possa tocar a urna com a parte doente de seu corpo. Um dos condutores carrega
suavemente o menino e faz com que toque a urna com aquela protuberancia.
O inchago logo rebenta, muita “imundice” sai dele e corre sobre o peito e as
roupas do menino que ndo mostra nenhum sinal de dor (SAINT-PATHUS,
1931, p. 171-174).

Além do inconveniente pessoal, tratava-se de uma doenca bem visivel para aquela
sociedade seletiva, que considerava as doengas uma agressao das forgas do mal, entdo ndo é de
se espantar que os doentes aspirassem pela cura e recorressem a todas as medidas disponiveis.
Em consonante com Le Goff (1985), a auséncia de alternativas cientificas ¢ uma sociedade
profundamente cristianizada durante a Alta Idade Média levava as pessoas a depositarem todas
suas esperancas no fervor religioso, com o intuito de livrar-se daquelas afecg¢des, dirigindo-se

de “[...] bom grado aos tocados pela graca divina, vivos ou mortos” (LE GOFF; SCHMITT,

uniformemente chamadas écroulles, em francés, e scrofula ou strumae, em latim; de modo geral, as
duas palavras latinas eram consideradas sinénimas” (BLOCH, 1993, p. 51).

12 “Para implorar a intersegdo postuma de um santo, o contato estabelecia-se por intermédio das reliquias
presentes em um relicario em torno do qual os peregrinos andavam em suplicante procissdo antes de
aproximar-se mais, ou de passar embaixo dele a fim de aproveitar de sua emanagdo benéfica (virtus)”
(LE GOFF; SCHMITT, 2006, p. 205).

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

105




de miciacao cientifica

3 interagia plenamente com o “religioso”. Se as doengas eram

2006, p. 157), na qual “o magico'
uma puni¢do do pecado e agiam no imaginario da época, somente a intervencao sagrada poderia
sana-las. Os monges e religiosos, conscientes desse sucesso, apelavam junto as manifestagoes
sensiveis do sobrenatural cada vez que os interesses coletivos ou as crengas fundamentais
estavam envolvidas.

A necessidade de materializar a divindade atingia também os reis, conforme afirma
Fernandes (2011), talvez em momentos de duvida e necessitando de provas do mundo
espiritual. O rei Luis IX talvez tenha passado por dividas e questionamentos em relacdo a sua
fé e se ndo passou foi usado seu nome para legitimar a vontade de Joinville (1928) de persuadir
o leitor a ndo duvidar. O senescal relata um dos conselhos do monarca de como resistir a
tentacdo de duvidar em qualquer ponto da fé crista. Reiterando Le Goff e Schmitt (2006), no
cristianismo medieval, também existiram duvidas e questionamentos, ja que por diversas vezes
manifestava-se que a fé medieval ndo era tao solida.

Por meio do milagre régio da cura das escrofulas, poder concebido por meio da Igreja
ao monarca francés na hora da sagragdo ¢ na ungdo, estabelecia-se o contato direto do rei ao
sobrenatural e consequentemente do curado com esse abengoado na terra, ou seja, era o elo
entre o real e o sobrenatural, era uma representagdo concreta para qualquer divida em relagdo
a fé crista.

A Igreja situava-se personificada no rito da sagracdo do rei, por meio do arcebispo de
Reims e pelos bispos sufragdmeos que o cercavam, que era quem legitimava o poder. Porém,
nas sessoes de toque das escrofulas, o proprio rei era autossuficiente no ritual (BLOCH, 1993)
e a cura dava-se pela imposi¢ao das maos dos reis, por meio de cerimonias organizadas em dias
estipulados, fazendo a funcdo régia ter certo grau de misticismo, além de proporcionar ao
monarca um poder dominante.

Partindo da analise de Bloch (1993), com esse vinculo entre o poder taumatirgico e a

sagracdo, mais precisamente a ungdo, o rei passava a ter poderes divinos na terra ¢ exprimia a

13«0 mundo oculto era um mundo sagrado e o pensamento simbélico era a forma elaborada, decantada
do pensamento magico em que mergulhava a mentalidade comum. Os amuletos, filtros, formulas
magicas, cujo uso e comércio estavam muito espalhados, eram os aspectos mais grosseiros de tais
crencas e praticas. Mas as reliquias, os sacramentos € as oragdes, para a massa, eram os seus equivalentes
autorizados” (LE GOFF, 1995, p. 94).

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

106




de miciacao cientifica

sociedade terrena a imagem dos dois gladios, temporal e espiritual, o poder real e poder
pontifical, impondo a sociedade uma imagem destinada a separar nitidamente os “[...] clérigos
dos leigos ¢ a estabelecer entre eles uma hierarquia, pois o gladio espiritual é superior ao gladio
temporal” (LE GOFF, 1994, p. 13-14).

Em geral, aqueles que recuperavam a saude ndo se encontravam em estado desesperador
e a maioria dos fatos alegados como milagre pode ser explicada cientificamente, pois as
escrofulas eram “[...] suscetiveis de curas espontaneas, ou pelo menos de melhoras que podiam
ser espetaculares, e sempre duraveis” (LE GOFF; SCHMITT, 2006, p. 203). Porém, Bloch
(1993) enfatiza que para a sociedade da Alta Idade Média, o milagre'# da cura era real, existia,
acreditava-se nele. Todo ritual é composto por gestos, formulas, insignias, simbolos, ritos, todo
o arsenal das convengdes expressivas penetram nas representacdes mentais ¢ confrontam-se
com a realidade, de acordo com Duby (1971). Nesse sentido, os milagres da cura pelo toque
eram numerosos e edificantes, e de grande eficiéncia pastoral, e a visualizagdo do milagre era
uma forma de materializar o sagrado.

Dessa forma, a sociedade acreditava na cura por meio do milagre do Toque Régio. Esse
poder taumattrgico, apontado em Le Goff (2014), Bloch (1993) e Duby (1992), era reconhecido
ao rei da Franca e acontecia em momentos solenes, que com o toque ¢ “[...] acompanhado de
um sinal da cruz, a cristianizagdo de um rito pagdao” (LE GOFF, 2014, p. 198), curava quem
sofria de escrofula “[...] e Sdo Luis com mais razdo pode legitimar o poder taumaturgico de
tocar as escrofulas porque sem davida foi o primeiro a ter exercido esse toque de maneira
institucional e regular” (LE GOFF, 2014, p. 739).

A sagracdo e a ung¢do eram feitas com 6leo milagroso, legitimado pela Igreja, e a mbula
com 6leo milagroso era guardada no mosteiro de Saint-Rémi. O abade levava até a catedral
para a sagracdo. Duby (1992) aponta que Luis IX regulou as liturgias da sagracdo, usando
também a uncdo nos ritos da investidura, para vincular o rei ao cavaleiro. Le Goff (2014) ilustra

que parecia haver ligacdo entre o poder de cura milagroso de Sao Luis como santo, depois de

'* “Hoje em dia, um milagre ¢ definido como um fato sobrenatural, ndo explicado pela razio e contrario
as leis naturais. Esta formulacdo provavelmente ndo correspondia a ideia que dela fazia a maioria dos
homens daquela época. Sobre os fatos miraculosos, ou assim considerados, que acontecem na Idade
Meédia, s6 conhecemos aquilo que as pessoas que os descreveram quiseram dizer. Ora, a maioria era
homens da Igreja propensos, por exemplo, a estabelecer um elo privilegiado entre os milagres e a
santidade” (LE GOFF; SCHMITT, 2006, p. 198).

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

107




de mciacao cientifica

sua morte, com seu poder taumaturgico, como rei da Franca, em vida. A citagdo de um milagre

esta relatada em uma publicacdo de época:

[...] disse sob juramento que quando os ossos do abengoado Sao Luis, de volta
de além-mar, chegassem a Franga, curariam muitos que tivessem escrofulas e
beijassem a urna que trazia os 0ssos, nas estradas e nas cidades onde parasse
o cortejo, e dizia-se comumente que essas pessoas logo foram curadas
(SAINT-PATHUS, 1931, p. 171-174).

Fernandes (2011) complementa que as monarquias francesas e inglesas tinham a crenca,
devido a sagracdo, de que os reis, por meio do Toque Régio, curavam as escrofulas. Entdo Bloch
(1993) cita que a monarquia teria uma funcao religiosa que seria favorecer a agdo da Igreja.
Nesse sentido, como um trago fundamental da dinastia capetiana, “[...] todo corpo significativo
do rei, todas as sedes de forgas sdo cercadas pelo santo crisma, o 6leo entregue milagrosamente
pelo Espirito Santo ao bispo de Reims, Remigio (Rémi), para o batismo de Clovis” (LE GOFF,

2014, p. 734). O religioso esta presente nos quatro juramentos do rei durante a sagracao:

1 — promete primeiro a Igreja protegé-la em suas pessoas e em seus bens;

2 — promete em seguida fazer reinar a paz e a justica — valores com forte
conotacdo religiosa e mesmo escatologica — e, a imitagdo de Deus, dar prova
de misericordia [um compromisso suplementar, introduzido pelo quarto
concilio de Latrdo — 1215, consiste em combater os hereges];

3 — promete defender a santa fé catolica, ser o tutor e o defensor das igrejas e
de seus ministros, dirigir e defender o reino que Deus lhe deu segundo a
tradicdo de justica de seus pais;

4 — enfim, depois da coroagdo e da entronizagdo, o rei faz uma ultima
promessa sintética, coram Deo, clero et populo [“diante de Deus, do clero e
do povo”] (LE GOFF, 2014, p. 736).

A cerimonia, como citada em Le Goff (2014), era um rito de inicia¢do, no qual além da
sagracdo, uncdo com 6leo milagroso, o rei recebia as insignias reais que eram importantes
objetos sagrados!'® do rito: “[...] o sinal régio; a 4ambula de s. Tomés Becket, a Santa Ambula de

Reims; a pedra de Scone; os ledes e os reis; as flores-de-lis (e a auriflama); a comunh&o sob as

15 “Os objetos sobrenaturais vindos do céu e o poder de curar. Esses objetos e esse poder colocam o rei
em comunicagdo direta com Deus, mas o intermediario eclesiastico ¢é (até certo ponto) mantido: a Santa
Ambula foi trazida a s. Remigio; o abade Saint-Rémi é quem a conserva, traz e leva de volta no dia da
sagracdo; o arcebispo de Reims é quem unge o rei” (BLOCH, 1993, p. 24).

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

108




de miciacao cientifica

duas espécies; a Santa Langa; a espada; as formulas da coroacdo; o cetro; a coroa; o anel”
(BLOCH, 1993, p. 23).

Inserindo um rito que seria utilizado por todos os reinos cristdos do Império no século
XIII, Luis IX construiu uma verdadeira religido, na qual se “[...] proclamam a superioridade do
rei da Franga sobre todos os outros reis cristdos: so ele ¢ ungido com um 6leo milagroso contido
em uma reliquia, ¢ o ‘rex christianissimus’, ‘rei cristianissimo’” (LE GOFF, 2014, p. 200).

Analisando a trifuncionalidade da sociedade, havia interesses convergentes, partindo de
estratégias diferenciadas, numa Franga que pretendia assumir-se como lider no Ocidente. A
Igreja se fortalecia com o apoio do rei Luis IX, pois o rei, ao apoiar a Igreja, recebia o apoio da
Cristandade e a Cristandade, por sua vez, aceitava o que lhe era proposto desde que suas
necessidades fisicas e espirituais, da cura do corpo e do contato com o divino, fossem atendidas.

Nesse ciclo, Giordani (1984) sustenta que Luis IX marcou o século XIII, principalmente
a Franca e a Europa Ocidental. Ele era o tipo ideal do rei cristdo da Idade Média, pois “[...]
soube aliar a profunda piedade cristd a energia ¢ coragem de administrador e de guerreiro ¢ a
preocupagdo pelo bem-estar do proximo, especialmente dos pobres ¢ doentes” (GIORDANI,
1984, p. 155). Em relagdo aos doentes, Le Goff (2014) menciona que Sdo Luis ndo os diferencia
dos pobres, curava-os por misericordia. Giordani (1984) especifica que mesmo as feridas sendo
as mais repugnantes, Sdo Luis as tratava pessoalmente. O Toque Régio nas escrofulas era algo
comum: “[...] todo dia, de manha, quando tinha ouvido suas missas e voltava para o quarto,
mandava chamar seus doentes de escrofulas e os tocava” (SAINT-PATHUS, 1931, p. 99). A
caridade também era para Luis IX algo muito importante, como ilustra Durant (1971), ja que
ele dava esmolas diarias aos pobres, doentes, trabalhadores invalidos, atos esses também
relatados em Giordani (1984), que aponta que a caridade cristd de Sao Luis € pautada em sua
feé.

Outra caracteristica muito presente em Luis X era a justiga. Durant (1971) aponta que
foram criadas, no reinado de Sdo Luis, as cortes baronais, com direitos de apelacdo dos juizes
baronais a corte real. Com isso, a Franca gozava de seguranca e prosperidade e fazia seu reinado
prosperar também financeiramente, pois até as guerras eram evitadas ao maximo, ja que Luis
usava de sua diplomacia nas relagdes exteriores para fazer um governo justo e generoso. “O
povo maravilhava-se de que um homem tdo bom pudesse ser também um bom rei” (DURANT,

1971, p. 616).

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

109




de miciacao cientifica

As qualidades generoso, cristdo, bom governante, entre outras, teriam sido atribuidas a
Luis ainda menino, como aponta Giordani (1984), uma vez que a mae, Branca de Castela, foi
regente do reino entre os anos de 1226 a 1235, quando Luis ainda ndo poderia assumir o trono
por sua tenra idade. Le Goff (2014) demonstra, em seu livro, a importancia de Branca de Castela
em educar um futuro rei, preparando-o para sua fun¢do de proteger a Igreja com uma formacgao
religiosa e moral, demonstrando que “[...] poucas vezes foi a Franga mais bem governada”
(DURANT, 1971, p. 615). Luis IX ent3o herda um reino prospero, poderoso e em paz, “[...]
trata-se de um herdeiro privilegiado” (LE GOFF, 2014, p. 70).

Quando se fala em Sao Luis, como mostra Giordani (1984), ¢ importante mencionar a
linhagem Capetingia: de 987 a 1328, quatorze soberanos pertencentes a mesma familia e
descendentes em linha de Hugo, o Grande, ocupam o trono da Franga. Até Luis X, a coroa
passou de pai para filho, pois as mulheres ndo poderiam assumir o trono. O Capetingio no reino
escolhia antecipadamente o filho que herdaria o trono, desse modo, de geracdo em geragao, a
hereditariedade torna-se um direito publico, “[...] a coesdo de uma linhagem governada segundo
os preceitos de uma moral patriarcal sustentou o crescimento da monarquia ao longo do século
XIII” (DUBY, 1992, p. 240).

Em 1246, como descreve Fernandes (2011), Paris terminou a constru¢do de um grande
monumento goético, Saint-Chapelle e ali Luis IX depositava suas reliquias adquiridas em varios
momentos de sua vida, como o fragmento da Cruz de Cristo ¢ a coroa de espinhos usada por
Jesus durante Sua Paixao, [...] “compartilhava com entusiasmo das supersti¢cdes de seu tempo”
(DURANT, 1971, p. 618). Em busca de novas reliquias e do intuito de libertar a Terra Santa,
participou de sua primeira Cruzada em 1248, como demonstra Duby (1992), rumo ao Egito,
porém foi capturado e s6 retornou depois do pagamento de um resgate. Retornou irreconhecivel
e derrotado. Em 1270, partiu para sua segunda Cruzada rumo a Tunis, fraco e enfermo,
morrendo assim que chega a seu destino.

Le Goff (2014) relata que em 11 de agosto de 1297, o papa Bonifacio VIII canonizou
solenemente Luis IX. Afirma que mesmo ap6s a morte, o santo rei brilharia em seus milagres,
assim como resplandecia em vida com seus incontaveis méritos. Sendo assim, Sao Luis vivo
tinha o poder taumaturgico que com o Toque Régio, tocava e curava as escrofulas, depois de
santificado curava varias doengas “[...] para as quais se podia solicitar sua intercessao junto a

Deus” (LE GOFF, 2014, p. 752).

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

110




de mciacao cientifica

Consideracoes finais

As atitudes dos homens frente as doengas podem apresentar permanéncias e apesar do
avanco dos saberes cientificos e de praticas vitoriosas, ainda se encontra a crenga arraigada na
eficacia da “[...] magia [oragdes ou ervas] e nos magicos [bruxas, milagreiros, curandeiros de
toda a espécie]” (LE GOFF, 1985, p. 7). Em consonante, o médico Ferreira Filho (2009) diz
que no século XXI perpetua a crenga popular secular na eficiéncia da “Imposicao das Maos”
como recurso terapéutico para os mais variados distarbios fisicos e psiquicos.

Apo6s andlise, foi possivel perceber o que levava as pessoas a crerem no poder
taumaturgico do Toque Régio. Em uma sociedade que buscava provas materiais — sinais
visiveis, tangiveis, apari¢des, visdes do sobrenatural — era aceitavel que a cura pelo Toque
Régio tenha adquirido grande importancia, afinal, os milagres de cura foram numerosos e
fortalecedores para o cristianismo. “Sdo Luis vivo curou as escrofulas tocando-as e,
imediatamente depois de sua morte, o caix@o de sua ousada na Italia e, depois do enterro em
Saint-Denis, seu timulo curaram os doentes e os invalidos que os tocaram” (LE GOFF, 2014,
p. 428). Nesse sentido, como sugere Le Goff ¢ Schmitt (2006), os milagres de cura, com o
passar do tempo, ndo necessitavam mais do toque ¢ comegaram a ser substituidos por outros
artefatos.

No que se refere ao imaginario medieval quanto as escrofulas e as influéncias nas
praticas sociais e suas relagdes simbolicas entre a crenga do Toque Régio e a cura, apds o estudo,
pode-se perceber que as doencas purulentas e fétidas excluiam o convivio do sujeito em
sociedade. Os milagres de cura poderiam devolver a dignidade ao homem, pois se reestabelecia
a integridade do corpo e ele poderia retornar ao contato daqueles que o cercavam, ja que seus
pecados haviam sido purgados.

No que tange as caracteristicas do principal rei taumaturgo da Franca, pode-se apreender
que Sao Luis foi um santo entre a tradicdo e o moderno. Possuiu uma santidade diferenciada,
pois trazia caracteristicas caridosas e misticas, virtudes que foram representadas em
caracteristicas ligadas a honra, a simplicidade, a bondade, a bravura, a fidelidade, a devocao a
Igreja, além de seu atributo de curar as escrofulas. Foi o ultimo rei santo, uma vez que, depois

dele, os monarcas canonizados foram apenas os papas.

Reyv. Bras. de Inicia¢do Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.

111




de mciacao cientifica

Referéncias

BLOCH, M. Os reis taumaturgos: o carater sobrenatural do poder régio, Franca e Inglaterra. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 1993.

BURKE, P. (Org.). A escrita da historia: novas perspectivas. Sdo Paulo: Unesp, 2011.

DELUMEAU, J. Histéria do medo no Ocidente: 1300-1800, uma cidade sitiada. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 1989.

DUBY, G. A Idade Média na Franca (987-1460): de Hugo Capeto a Joana d’Arc. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar Ed., 1992.

. Para uma Historia das Mentalidades. Lisboa: Terramar, 1971.
. Sociedades Medievais. Lisboa: Terramar, 1999.
DURANT, W. A historia da civilizacao IV: A idade da fé. Rio de Janeiro: Record, 1971.

FERNANDES, F. R. Cruzadas na Idade Média. In: MAGNOLI, Demétrio (Org.). Histéria das
Guerras. Sdo Paulo: Contexto, 2011. p. 99-129.

FERREIRA FILHO, A. A. A imposi¢do das méos e o Toque Real. Revista da Associacio Paulista de
Medicina, Sdo Paulo, n. 599, p.4-7, 2009. Disponivel em: <http:// http://www.apm.org.br/revista-
apm>. Acesso em: 15 out. 2014.

112

GIORDANI, M. C. Historia do mundo Feudal I: Acontecimentos Politicos. 2. ed. Petropolis: Vozes,
1984.

GORDON, R. A assustadora histoéria da medicina. Rio de Janeiro: Ediouro S.A, 1996.

HOLANDA FERREIRA, A. B. de. Medicina. In: . Aurélio: o dicionario da lingua portuguesa.
Curitiba: Positivo, 2008.

HUCHET, P.; PERRIN, T. Sur les pas de Saint Louis: itinéraires de I’histoire: Quest-France, 2008.
HUIZINGA, J. O outono da Idade Média. Sao Paulo: Cosacnaify, 2013.

JACQUART, D. A medicina medieval posta a prova. In: LE GOFF, Jacques. As doencas tém
historias. Lisboa: Terramar, 1985.

JOINVILLE, J. S. de. Le livre des saintes paroles et des bons faits de notre Saint Roi Louis. Paris:
G. Cres Et Cie, [1928].

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.



de miciacao cientifica

ISSN: 2359-232X

LE GOFF, J. As doencas tém historias. Lisboa: Terramar, 1985.
. 0O imaginario medieval. Portugal: Editorial Estampa, 1994.
. A civilizacio do ocidente medieval: Volume 2. Lisboa: Editorial Estampa, 1995.
. As raizes medievais da Europa. Rio de Janeiro: Vozes, 2007.
. Homens e mulheres da Idade Média. Sdo Paulo: Estacdo Liberdade, 2013.
. Sao Luis: Biografia. Rio de Janeiro: Record, 2014.

LE GOFF, J.; SCHMITT, J. Dicionario tematico do ocidente medieval: volume I. Sdo Paulo:
EDUSC, 2006.

. Dicionario tematico do ocidente medieval: volume II. Sdo Paulo: EDUSC, 2006.

LE GOFF, J.; TRUONG, N. Uma historia do corpo na Idade Média. Rio de Janeiro: Civilizago
Brasileira, 2014.

SAINT-PATHUS, G. La vie et les miracles de Saint Louis. Paris: Percival B. Fay, [1931].

113

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v. 5, n.1, p. 97-113, jan./mar., 2018.



