de miciacao cientifica

RELIGIAO E PSICANALISE: O SABER-PODER NAS
CARTAS ENTRE FREUD E PFISTER

RELIGION AND PSYCHOANALYSIS: SABER-POWER IN
LETTERS BETWEEN FREUD AND PFISTER

RELIGION Y PSICANALISIS: EL SABER-PODER EN LAS
CARTAS ENTRE FREUD Y PFISTER

Laelson Matos Ribeiro Junior!
Edvania Gomes da Silva?

Resumo: Objetivamos analisar, com base em trabalhos de M. Foucault, como as relagdes entre psicanalise e
religido, pensadas enquanto formas de poder-saber, se materializam nas correspondéncias trocadas por S. Freud e
O. Pfister entre 1909 e 1939. Procuramos estabelecer inter-relagdes entre os discursos materializados nas cartas, a
fim de encontrar indicios dessa rela¢ao entre poder e saber. Vimos que os discursos sdo controlados e regulados
no interior das ordens de discursos, que os fazem funcionar, e que circulam sob certas regras, exercendo um poder
a partir de um saber que possuem e controlam.

Palavras-chave: Saber-poder. Psicanélise. Religido. Foucault.

Abstract: We aim to analyze, based on the works of M. Foucault, how the relations between psychoanalysis and
religion, thought as forms of power-knowledge, materialize in the correspondences exchanged by S. Freud and O.
Pfister between 1909 and 1939. We try to establish inter-relations between the discourses materialized in the
letters, in order to find evidence of this relationship between power and knowledge. We have seen that discourses
are controlled and regulated within the orders of discourses, that make them work, and that circulate under certain
rules, exerting a power from a knowledge that they possess and control.

Keywords: Knowledge-power. Psychoanalysis. Religion. Foucault.

Resumen: El objetivo fue evaluar, basado en la obra de M. Foucault, tales como la relacion entre el psicoanalisis
y la religion, pensamos como formas de poder-saber, se materializan en la correspondencia entre Freud y S. O.
Pfister entre 1909 y 1939. Buscamos establecer inter- relaciones entre los discursos materializados en las cartas, a
fin de encontrar indicios de esa relacion entre poder y saber. Vimos que los discursos son controlados y regulados
dentro de las 6rdenes de discursos, que los hacen funcionar, y que circulan bajo ciertas reglas, ejerciendo un poder
a partir de un saber que poseen y controlan.

Palabras-clave: Saber-poder. Psicoanalisis. La religion. Foucault.

Envio 01/07/2017 Revisao 06/07/2017 Aceite 29/08/2017

! Graduando em Psicologia da Universidade Estadual do sudoeste da Bahia - UESB. Bolsista de Iniciagdo cientifica
da UESB. E-mail: laelsonmrj@gmail.com.

2 QOrientadora, Professora Doutora e Pesquisadora do Departamento de Estudos Linguisticos e Literarios da
Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia (UESB). E-mail: edvaniagsilva@gmail.com

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

137




de miciacao cientifica

Introducio

Em “A verdade ¢ as formas juridicas” (1971), Foucault defende que, diferentemente
do que é proposto na tragédia grega de Edipo - onde se promove uma desvinculagdo entre o
saber e o poder (Edipo perde seu poder justamente por ser aquele que sabia demais) - o saber
nao se constroi separado das questdes relativas ao poder. Assim, o saber viria dos nossos anseios
de exercer, em dada medida, algum tipo de poder em nosso meio e consequentemente, sobre
nossos pares; ¢ em um jogo de inter-relacdes entre poder e saber, as formas de poder seriam
possiveis, justamente devido aos saberes que ensejam.

O livro Cartas entre Freud e Pfister [1909-1939] (Freud; Meng, 2009), como o proprio
nome j& mostra, traz as correspondéncias que foram trocadas entre Freud — considerado o pai
da Psicanalise ¢ um judeu ateu, como ele mesmo se definia (Freud, 2014) - e Pfister, pastor
protestante, um dos tnicos psicanalistas ndo-médicos da Sociedade Psicanalitica de Zurique e
que tinha um grande apreco pela area de conhecimento difundida por Freud (Freud; Meng,
2009). Estas cartas contém mensagens trocadas durante trinta anos, até o ano em que Freud
morreu, ¢ abordam diversos assuntos, desde as posi¢des de ambos sobre a psicanalise ¢ a
religido, passando por questdes sociais e pessoais. Como dito por Joel Birman (Freud; Meng,
2009, p. 9): “a correspondéncia entre Freud e o pastor Pfister, estabelecida de forma sistematica
entre 1909 e 1939, constitui talvez o arquivo discursivo mais importante para balizarmos a
relagdo entre os discursos psicanalitico e religioso”.

Encaramos, entdo, em nossa analise, dois discursos importantes na constru¢do da
sociedade contemporénea: o discurso psicanalitico e o discurso religioso. Tanto a psicanalise
quanto a religido possuem caracteristicas que nos permitem entende-las como funcionando
vinculadas a uma certa “ordem de discurso” (Foucault, 2007). De acordo com Foucault, para
adentrar a essa “ordem”, ¢ preciso realizar certo nimero de tarefas, ¢ necessario seguir
orientacdes acerca do que pode ou ndo pode ser dito. Além disso, para fazer parte da “ordem”,
¢ preciso, ainda, que o sujeito faca certas escolhas e ndo outras, como mostraremos mais
adiante. Dessa forma, esses discursos, a partir de um saber que possuem (um saber sobre Deus,
sobre a alma e sobre a salvagdo - no caso do discurso religioso -; ¢ uma saber sobre o homem,
0 psiquismo, e sobre certa concepc¢do de cura, no caso da psicanalise), exercem um poder

naqueles que se subjetivam em certos lugares.

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

138




de mciacao cientifica

Assim, partindo dos pontos aqui ja expressos, objetivamos analisar como as relagdes
de poder-saber se materializam nas cartas trocadas entre Freud e Pfister. Para tanto, procuramos
estabelecer inter-relagdes entre os discursos, buscando trechos nos quais podemos verificar que
uma relacdo entre poder e saber se materializa, tanto quanto falamos do discurso psicanalitico,

quanto nos referimos ao discurso religioso.

A Ordem Do Discurso

Em dezembro de 1970, M. Foucault fazia sua aula inaugural, apds assumir a catedra de
Histoéria dos Sistemas de Pensamento, no “Collége de France”; aula essa que resulta no livro
“A ordem do discurso” (Foucault, 2007). A principal tese defendida por Foucault no referido
livro é que: “em toda sociedade a producdo do discurso é ao mesmo tempo controlada,
selecionada, organizada e redistribuida por um certo nimero de procedimentos” (Foucault,
2007, p. 8-9). Tais procedimentos seriam responsaveis por dominar os poderes e perigos que o
discurso traz consigo, condicionar sua circulagdo, apenas em certos circulos, controlar seu
acontecimento aleatorio e “esquivar sua pesada e temivel materialidade” (Foucault, 2007 p. 9).

Dentro de tais procedimentos, encontramos trés modalidades, as quais aparecem
divididas apenas a titulo de explanag@o tedrica, mas que, em nivel pratico, funcionam
conjuntamente: os procedimentos externos de exclusdo (interdi¢do, segregacdo da loucura ¢ a
vontade de verdade), os procedimentos internos (o comentario, o principio do autor e as
disciplinas), e, por ultimo, os procedimentos de rarefagdo do sujeito (o ritual, as sociedades de

discurso ¢ as doutrinas).

Procedimentos Externos

O primeiro dos procedimentos externos, e talvez o mais visivel em nossa sociedade, ¢
a interdi¢do: sabe-se que ndo se pode dizer tudo o que se quer, em qualquer lugar ou em qualquer
hora, e que nem todos podem dizer todas as coisas. Vemos assim, delinearem-se trés
subestruturas da interdi¢@o: o tabu do objeto, pois nem todos podem falar de qualquer coisa; o
ritual de circunstancia, pois certos dizeres s6 podem ser ditos em determinadas situagoes; € a

posigdo privilegiada do sujeito que fala, segundo a qual apenas um certo nimero de pessoas

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

139




evista

brasileira
de miciacao cientifica

pode estar autorizado a dizer algo sobre determinados temas. Por exemplo, s6 o médico pode
receitar remédios.

Nos deparamos, entdo, com um jogo de mecanismos de interdi¢do que se cruzam, se
reforcam ou acabam por se compensar, formando uma relagdo complexa que ndo cessa de se
modificar®. O procedimento da interdigdo revela, ainda segundo Foucault (2007), a liga¢do do
o discurso com o desejo e o poder; pois como dito pelo referido autor — mesmo falando a partir
de um lugar distinto do qual fala a Psicanalise —, com a teoria freudiana consegue-se perceber
que o discurso ndo ¢ apenas aquilo que manifesta ou oculta o desejo, mas também & o proprio
objeto de desejo, aquilo do qual queremos nos apoderar.

O segundo dentre procedimentos externos se caracteriza nao por uma interdi¢do, mas
por uma separagdo, uma rejeigao, trata-se da segregagao da loucura. Segundo Foucault (2007),
desde a alta Idade Média que o discurso do louco ndo é aquele que pode circular como os outros;
pode ocorrer que sua palavra ndo seja aceita, nao tendo valor de verdade ou mesmo importancia.
Nesse sentido, essa “palavra” ndo pode, por exemplo, testemunhar ou assinar um contrato. Mas,
também pode ocorrer o inverso, pois ha momentos em que a “palavra” do louco é escutada, mas
investida de poderes misticos ou proféticos; “de qualquer modo, excluida ou secretamente
investida pela razdo, no sentido restrito, ela ndo existia. Era através de suas palavras que se
reconhecia a loucura do louco; elas eram lugar onde se exercia a separagdo” (Foucault, 2007,
p. 11). Assim, todo o discurso do louco recaia no vazio, pois a palavra s6 lhe era dada em
registro simbdlico.

O terceiro dos procedimentos externos, a vontade de verdade, se mostra ndo quando
nos situamos no interior de um discurso, mas quando nos questionamos, qual ¢, e qual foi, por
meio dos nossos discursos, essa vontade de verdade que perpassou tantos séculos de nossa
historia, e qual é, de modo mais geral, o tipo de separagdo que rege os dois registros do
verdadeiro e do falso. Foucault (2007) defende que essa vontade de verdade, tanto quanto os
outros sistemas de exclusdo ja citados, apoia-se sobre um suporte institucional. Ela é reforgada,

controlada, reconduzida por toda uma relagdo de praticas como a “pedagogia, ¢ claro, como o

3 E importante observar que, muito embora, em “A ordem do discurso” (2007) Foucault faga essa defesa
do mecanismo de interdigdo, a partir da “Historia da sexualidade I’ (1988), esse mesmo mecanismo vai
receber um enfoque um tanto diferente em algumas epistemes, deixando de ser aquilo que barra o
discurso pelo imperativo do nao dizer, mas agindo como aquele que o controla imperando que se fale,
mas fale em certas ocasides e ndo em outros.

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

140




de miciacao cientifica

sistema de livros, da edigdo, das bibliotecas, como as sociedades de sabios de outrora, os
laboratorios de hoje” (Foucault, 2007, p. 17). Além disso, ela é, também, reconduzida pelo
modo como o saber ¢ aplicado em uma sociedade: como ¢ valorizado, como ¢ distribuido e
difundido. Enfim, essa vontade de verdade, apoiada em um suporte institucional, inclina-se a
exercer sobre outros discursos, uma certa pressdo e como que um certo poder de coercao.
Esses sistemas de exclusdo, tanto a interdicdo quanto a segregacdo da loucura, nio
cessam de se orientar para a vontade de verdade, que procura retoma-los, modifica-los,
fundamenta-los; se os dois primeiros tendem a se tornar mais frageis e incertos, na propor¢ao
em que a vontade de verdade os atravessa, esta ultima ndo cessa de se reforgar e de se tornar

mais profunda e irrefreavel, conforme perpassa a outras duas.

Procedimentos Internos

O segundo grupo de procedimentos se difere dos primeiros em relagdo de onde
exercem seu poder: se os primeiros se exerciam de uma certa perspectiva externa, funcionado
como sistemas de exclusio, e concernentes a parte do discurso que pde em cena o jogo de desejo
e poder, o segundo funciona como se o discurso exercesse ele mesmo seu proprio controle. Um
nivel de funcionamento que age, sobretudo, a titulo de principios de classificacdo, de ordenacdo
e de distribui¢do, ou melhor, como exposto por Foucault (2007, p. 21), “de submeter outra
dimensdo do discurso: a do acontecimento e do acaso”.

O primeiro destes procedimentos € o comentario. O comentario, de acordo com a
proposta foucaultiana, “conjura o acaso do discurso, fazendo-lhe sua parte: permite-lhe dizer
algo além do texto, mas com a condi¢do de que o texto seja dito e de certo modo realizado”
(2007, p. 25-26). Vemos delinear-se, assim, dois papeis que, embora parecam contraditorios,
se articulam: o de dizer sempre algo que, de alguma forma, ja foi dito; e o de produzir algo
ainda ndo dito. Por um lado, esse procedimento possibilita a construgdo indefinida de novos
discursos: o primeiro texto (“original”), sempre pairando sobre o segundo (o comentario), tem
um estatuto que ¢ reatualizavel, e possui multiplos sentidos. Dessa forma, funda-se a
possibilidade aberta de falar, mas por outro lado, o comentario, ndo importa a técnica utilizada,
tem o papel de dizer aquilo que estava articulado, mesmo que de forma silenciosa, no primeiro

texto. O comentario, como dito por Foucault (2007, p. 25), “deve, conforme um paradoxo que

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

141




evista

brasileira
de miciacao cientifica

ele desloca sempre, mas ao qual ndo escapa nunca, dizer pela primeira vez aquilo que,
entretanto, ja havia sido dito e repetir incansavelmente aquilo que, no entanto, ndo havia jamais
sido dito”.

O segundo dos procedimentos internos descritos por Foucault (2007) ¢€ o principio do
autor. O autor, na perspectiva proposta por Foucault, ndo ¢ entendido como o individuo que
fala ou escreve o texto, mas como principio de agrupamento de discursos; "o autor é aquele que
da a inquietante linguagem da fic¢do suas unidades, seus nos de coeréncia, sua inser¢do no real”
(Foucault, 2007, p. 28). Esse principio ndo ¢ uniforme e ndo se faz em toda parte: existem
discursos que circulam por ai sem que sejam atribuidos a um autor, e nem nos dominios em que
esta atribuicdo se constitui como regra, nem assim as func¢des sdo as mesmas.

Na ordem do discurso cientifico, por exemplo, a atribuicdo a um autor, na idade média,
era responsavel por imputar valor de verdade aos discursos, e por isso, tal atribui¢do era, de
certa forma, indispensavel, pois uma proposicao recebia seu valor cientifico diretamente do seu
autor. Porém, desde o século XVII, ainda segundo Foucault (20017), esta proposi¢do vem se
enfraquecendo, de forma que o autor s6 surge para dar nome a um teorema, a um efeito ou a
uma sindrome. Em contrapartida, Foucault defende que, na ordem do discurso literario, na
mesma época, o nome do autor comecou a adquirir cada vez mais forca e importancia. Em
sintese, Foucault (2007) mostra que: “o comentario limitava o acaso do discurso pelo jogo de
uma identidade que teria a forma de repeticdo ¢ do mesmo. O principio do autor limita esse
mesmo acaso pelo jogo de uma identidade que tem a forma da individualidade e do eu”
(Foucault, 2007, p. 29).

O terceiro procedimento descrito por Foucault sdo as disciplinas, um principio que
também ¢ relativamente movel, pois permite construgdes, mas ainda conforme um jogo muito
restrito. A organizacdo das disciplinas se opde aos principios do autor e do comentario: ao
principio da autoria, porque a disciplina ¢ definida por um dominio de objetos, por um conjunto
de métodos, um corpo de proposi¢cdes verdadeiras e falsas, jogos de regras de definigdes,
técnicas e instrumentos, e tais mecanismos funcionam como uma espécie de sistema anoénimo
que se faz disponivel a quem quer ou pode se utilizar deles, sem que a sua validade esteja ligada
a quem inventou ou assina a produ¢do de determinado produto, constituido no ambito desse
sistema. E opde-se, também, ao do comentario na medida em uma disciplina, diferentemente

do que ocorre no comentario, ndo ¢ um sentido silencioso que precisa ser redescoberto, ¢ nem

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

142




de mciacao cientifica

uma identidade que precise ser repetida, ela €, muito antes, aquilo que se faz necessario na
constru¢do de novos enunciados.

Em sintese, “para que haja disciplinas é preciso, pois, que haja possibilidade de
formular, e de formular indefinidamente, proposi¢des novas” (Foucault, 2007, p. 30). Ou, anda
segundo Foucault, “a disciplina é um principio de controle da produgdo do discurso. Ela lhe
fixa os limites pelo jogo de uma identidade que tem a forma de uma reatualizagdo permanente

das regras” (Foucault, 2007, p. 36).

Procedimentos De Rarefacao

No terceiro grupo de procedimentos, ndo busca dominar os poderes que o discurso
tem, ou conjurar os acasos de suas apari¢des. Trata-se, mais especificamente, de determinar as
condicdes de seu funcionamento, “de impor aos individuos que os pronunciam, um certo
numero de regras, de ndo permitir que todo mundo tenha acesso a eles” (Foucault, 2007, p. 36-
37). Ou de outra forma: ndo sdo todas as areas do discurso que s2o abertas e acessiveis a todos,
algumas inclusive sdo extremamente seletivas.

O primeiro dos procedimentos de rarefacao ¢ o ritual. Esse ¢ definido pela qualificacao
que devem possuir os individuos que pronunciam o discurso, ¢ que, como dito por Foucault,
devem ocupar determinada posi¢do e formular determinados enunciados. Tal procedimento &,
em certo sentido, apresentado ja na “A arqueologia do saber” (1969), quando Foucault mostra
a importancia, no que diz respeito ao funcionamento das modalidades enunciativas, de se
determinar qual o lugar do sujeito que fala, e a partir de que posicao ele esta apto a emitir aquele
discurso. O ritual define os gestos, as circunstancias, e todo um conjunto de signos que sdo
concernentes e devem acompanhar aquele discurso; enfim, fixa a eficacia imposta as palavras,
e o seu efeito sobre aqueles aos quais o discurso se dirige.

Foucault (2007) descreve, como o segundo dos procedimentos de rarefacdo dos
sujeitos, as sociedades de discurso. Elas existem para organizar e controlar a produgdo de
discursos, para fazer com que eles circulem em um espago fechado, sob regras restritas e sem
que seus detentores sejam desautorizados por tal distribuicdo. Foucault (2007) ainda defende
que hoje ndo se pode mais afirmar que as sociedades de discurso se constituam por um jogo

entre ocultacdo e revelacdo de segredos, como ocorria na Idade Média, mas que ¢é possivel que

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

143




evista

brasileira
de miciacao cientifica

o ato de escrever - como hoje € institucionalizado no livro, no sistema de edi¢ao, no personagem
do autor - tenha um lugar nas sociedades de discurso. Trata-se, portanto, de um procedimento
de rarefagdo talvez difuso, mas certamente coercitivo.

O terceiro dos procedimentos de rarefagdo dos sujeitos sdo as doutrinas. Estas, a
primeira vista, tendem a se opor as sociedades de discurso: nas ltimas, o nimero de individuos
que tinham acesso ao discurso tendia a ser limitado e controlado. Nas doutrinas, pelo contrario,
o discurso tende a se difundir e é pela partilha dele que os individuos definem sua pertenga.
Mas no fica s6 nisso, a pertenca doutrinaria a0 mesmo tempo questiona o enunciado € o sujeito
que fala, um através do outro. Questiona o sujeito que fala através do enunciado, como ¢
mostrado pelos procedimentos de exclusdo, e por meio dos mecanismos de rejeicdo que entram
em funcionamento quando o individuo formula uma série de enunciados inassimilaveis. E
questiona o enunciado através do sujeito falante, quando a doutrina funciona como sinal e
instrumento de uma pertenca. A doutrina funciona, portanto, como algo que liga os sujeitos a

certos tipos de enunciagdo e, certamente, lhes proibe todos os outros.

Discussao e Resultados

Em uma carta datada em 17 de fevereiro de 1928, Freud escreve a Pfister:

[...] fiquei triste ao saber que a insatisfacdo critica para com as praticas
analiticas e o otimismo terapéutico do senhor tem grande participagdo na sua
saida. Entristeceu-me porque na maioria destes pontos eu estou do lado dele
e, apesar de toda simpatia para com sua pessoa, ¢ de todo o aprego pela sua
atuagdo, também ndo posso aprovar suas entusiasticas analises breves e sua
facilidade em aceitar novos membros e adeptos (Freud; Meng, 2009, p. 156).

Em uma outra carta, esta, escrita em primeiro de abril de 1926, Pfister escreve a Freud,

relatando a reagdo da comunidade religiosa ante um artigo que o proprio Pfister escreveu:

Eu tinha escrito um artigo, prevenindo contra a fé estupida nos milagres, que
elevava o faquir acima do nivel humano. Ai cairam sobre mim, como se eu
ndo tivesse apenas, como Lutero, atingido o Papa na barriga, mas como se
tivesse empestado o Santo dos Santos (Freud; Meng, 2009, p. 133-134).

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

144




de miciacao cientific:

Os trechos em questdo materializam a seletividade, ¢ os mecanismos de controle
internos das ordens de discurso. Neles, é possivel ver que ndo apenas ¢ necessario passar por
determinadas “tarefas” e, nesse sentido, se adequar para poder “adentrar” certa ordem, mas
também que, para permanecer, € preciso seguir determinadas normas. Dentro de cada sociedade
de discurso, como ja exposto, existem mecanismos de controle internos, externos e de rarefacao
dos sujeitos — como o comentario, a interdi¢do, a vontade de verdade, o principio do autor, —
que ndo s6 regulam a circulagdo, mas também aquilo que pode ser dito (Foucault, 2007).

No caso do trecho da carta de Freud a Pfister, verificamos que os membros da ordem
ndo aprovam as atividades feitas por Pfister; analises breves ou mesmo a aceitacdo de qualquer
um para a sociedade (de discurso) psicanalitica ndo seriam aprovadas por todos os membros,
visto que a ideia que se tem de uma analise dentro das sociedades psicanaliticas ¢ a de um
processo duradouro - ja que se trabalha com o desejo, que para Freud era opaco e portanto nunca
alcangavel em sua esséncia, jamais esgotavel — e que para aceitagdo de membros ndo so era
preciso passar por uma analise, mas, mesmo antes disso, fazia-se necessario ser aceito como
analisando por um analista da escola. Tais perspectivas, inscritas no cerne da ordem do discurso
psicanalitico, sdo confrontadas diretamente pelas a¢des efetuadas por Pfister, e, assim, por ndo
seguir as normas ¢ determina¢des daquela ordem, ele ndo pode mais falar daquele lugar de
analista.

Na carta que segue de Pfister a Freud, é notavel como sua observacdo sobre o faquir
vai de encontro aquilo que ¢ pregado pela igreja, ou seja, nesse caso, contra certa ordem que
circunscreve o discurso religioso e que sempre permeou a maioria dos textos religiosos. A dita
observagdo sobre o faquir fere tanto aquilo proposto pela ordem que chega a ser comparada a
um chute na barriga do Papa. Este trecho € ideal para mostrar que, mesmo estando dentro de
determinada ordem, o sujeito ndo ¢ livre para dizer tudo o que quer, pois o discurso sofre uma
cisdo, ndo podendo dizer algo inteiramente novo ou algo que, para aquela ordem, ndo seja
verdade. A ordem aqui estabelece um poder sobre o discurso, sobre sua circulacdo e produgdo,
fazendo com que os individuos, se quiserem entrar € permanecer na ordem, sigam aquilo que o
saber ja instituido define (Foucault, 2007).

Em uma outra carta, Pfister, escreve a Freud, em 1923, expressando sua posi¢do em

relagdo a formagao dos analistas em Berlim:

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

145




de mciacao cientifica

[...] muito me agrada que Berlim exija um estudo de trés anos para a formagéo
em psicanalise. Este tempo ainda € demasiado breve... (Freud; Meng, 2009, p.
118).

Algum tempo depois, em 1926, numa correspondéncia que traz a tona a questdo da
aceitacdo da psicanalise nos meios religiosos — meios, psicanaliticos e religiosos, dos quais

Pfister fazia parte —, Freud observa que:

[...] na Austria cat6lica é totalmente inconcebivel um “religioso” que trabalhe
com analise, e eu ndo queria complicar as coisas ainda mais. O meu argumento
também ndo teria proveito algum. A resposta teria sido: Se estes senhores
religiosos quiserem aplicar a analise, ndo temos nada a interferir; eles que
busquem a aprovacao do Bispo (Freud; Meng, 2009, p. 137).

Pode-se articular os trechos transcritos com a nogo de Sociedades de Discurso, a qual
ja nos referimos ¢ que Foucault (2007) trabalha como sendo um dos mecanismos de rarefagdo
do sujeito. Segundo Foucault, as Sociedades de Discurso “tém a fun¢do de conservar ou
produzir discursos, mas para fazé-los circular em um espaco fechado, distribui-los somente
segundo regras restritas, sem que seus detentores sejam despossuidos por essa distribui¢ao”
(Foucault, 2007, p. 39). Dessa forma, o discurso sofre uma serie de regulamentagdes, sansoes,
para fazé-los circular sob determinadas regras e procedimentos, para dispd-lo a um certo
numeros de sujeitos, dotados de um certo numero de faculdades, estabelecidas pela ordem, mas
também para interdita-lo em relacdo a outros individuos, pois: “ninguém entrara na ordem do
discurso se ndo satisfizer a certas exigéncias ou se nao for, de inicio, qualificado para fazé-lo”
(Foucault, 2007, p. 37). E mesmo entre aqueles que podem dispor do discurso, ele ainda assim
¢ cindido, permitindo ao sujeito, com base nesses discursos, certas possibilidades de enunciac¢do
e ndo outras; Foucault ¢ bem preciso quando afirma que a “doutrina liga os individuos a certos
tipos de enunciagdo e lhes proibe, consequentemente, todos os outros” (Foucault, 2007, p. 43).

No caso da carta de Pfister, podemos verificar a necessidade de um curso de formagao
para que, s6 apés esse curso ¢ todas as tarefas por ele imposta, o individuo possa fazer parte da
ordem — a ordem dos analistas — a qual legitima o sujeito a “falar” do lugar de analista. Nesse
caso, o sujeito ainda ndo faz parte da ordem, e, para adentra-la, precisa responder a certas
exigéncias, 0 que mostra como o discurso ¢ regulado e controlado, s6 fazer parte dele e enuncia-

lo quem for capacitado, e aceito, para adentrar a ordem do discurso.

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

146




de mciacao cientifica

Em relagdo ao excerto da carta de Freud, verificamos o poder da Igreja Catolica, vista
como uma espécie de Sociedade de Discurso, quando ¢ dito que € preciso, para se legitimar a
pratica analitica entre os religiosos, “buscar a aprovacdo do Bispo” (Freud; Meng, 2009, p.
137). Ou seja, um poder que a sociedade de discurso possui, faz valer, e € sentido quando os
membros que dela ja fazem parte tém que obedecer certa autoridade, previamente estabelecida,
para que possam continuar a falar daquele lugar, o lugar de religioso. Temos, entdo, dois
funcionamentos do poder exercido pelas Ordens de Discurso: um que diz sobre o individuo que
ainda esta fora dela, mas se subjetiva para poder falar daquele lugar; e outro para o sujeito que
ja pertence a ordem. Mas, em ambos os casos, o discurso ¢ controlado e regulado por uma
forma de saber-poder

Freud, em uma das muitas correspondéncias trocadas com Pfister — essa, em
especifico, datada de 18 de margo de 1909 — escreve comentando sobre algumas questdes que
lhe surgiram durante a leitura de um artigo que Pfister havia publicado em uma revista chamada

“Evangelische Freiheit” no mesmo ano:

[...] ndo posso expressar melhor os meus agradecimentos pela sua ultima
publicacdo na Evangelische Freiheit do que pelo pedido de que aceite alguma
reflexdes que se impuseram a mim durante a leitura. Compreendi que o
contexto e o publico impuseram-lhe a necessidade de omitir coisas ou censura-
las. Isto sempre é doloroso para o autor e o leitor entendido. O censor corta na
carne; tira a “melhor parte”, diz o ir6nico Heine. Num ponto, penso eu, a sua
comunicacdo poderia ter sido menos temerosa, pois, afinal, a igreja oficial ndo
pode se ofender quando a fantasia se apodera das excitagdes que ela mesma
ndo tem escrapulos em comunicar de forma tdo insistente (Freud; Meng, 2009,
p- 29).

Verificamos que o trecho transcrito mostra o poder da igreja como ordem de discurso
que cerceia, cinde e controla o discurso que ¢ produzido por aqueles sujeitos que se subjetivam
para falar do lugar de pastor, por exemplo. No excerto, notamos, com base no dizer de Freud,
0 quanto o artigo que havia sido elaborado por Pfister foi censurado, “cortado”, para atender
certas demandas relativas ao publico e as condigdes de possibilidade. Fica visivel que a revista
chamada “FEvangelische Freiheit” (liberdade evangélica, em tradugdo livre), ndo permitiria a

apresentacdo de teses que ferissem certas regras de enunciagdo proprias ao discurso religioso,

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

147




de mciacao cientifica

pois, como dito por Foucault (2007, p. 43), a “doutrina liga os individuos a certos tipos de
enunciagdo e lhes proibe, consequentemente, todos os outros”.

Essa censura por parte da revista ndo deve ser interpretada somente como algo inscrito
sob o cerne de um poder exercido apenas pela revista em si. A revista exerce censura, mas nao
por si s0; essa censura, o controle do que pode e do que ndo pode ser dito em uma publicagdo
que carrega consigo um posicionamento religioso, emana de toda uma ordem de discurso muito
maior do que apenas uma revista com conteudo religioso, ela vem, principalmente, do proprio
discurso religioso. A revista para a qual Pfister escreveu € mais um dos lugares em que discurso
religioso se materializa, e a censura que ela exerce, as regras que devem ser seguidas, advém
do discurso religioso enquanto um saber-poder que instaura o que pode ser dito dentro daquela
ordem para que se possa falar deste lugar. Questiona-se assim, pela a vontade de verdade e seus
suportes institucionais, os discursos produzidos, e pelo principio do comentario, o repouso do
texto sobre um ja dito e, ainda assim, um novo dizer, mas que jamais deve quebrar com o ja
produzido.

Mas, por outro lado, verificamos, também em Freud, a agdo de certo saber-poder, que
o liga ao discurso da psicanalise. O uso de termos como “censura”, “fantasia” e “excita¢des”,
por exemplo, mostram que Freud interpreta a “omissao” de Pfister a partir de certo “lugar”, o
qual o legitima a empreender uma critica ao artigo do pastor. Tais escolhas remetem ao discurso
psicanalitico ¢ nos permitem pensar a critica freudiana como sendo parte desse lugar de
subjetivacdo a partir do qual Freud se investe para falar; Freud estd ligado ao discurso
psicanalitico, e, portanto, seu dizer traz consigo marcas dessa posigdo de sujeito.

Em 22 de fevereiro de 1911, Freud escreveu a Pfister uma carta em que relata
brevemente algumas questdes, um tanto criticas, que vinham acontecendo na Sociedade

Psicanalitica de Viena:

[...] em Viena aconteceu uma pequena crise, da qual ainda nada comuniquei a
Jung. Adler e Stekel pediram demissdo e na quarta-feira eu me deixarei eleger
presidente (paralelamente Bleuler poderia assumir agora a presidéncia em
Zurique). As teorias de Adler afastavam-se demais do caminho correto. Era
hora de fazer oposigdo a isto [...]. E certo que sempre me propus ser tolerante
e ndo exercer autoridade; na realidade, porém, isto ndo ¢ possivel (Freud;
Meng, 2009, p. 64-65).

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

148




de miciacao cientifica

Alfred Adler foi fundador da chamada Psicologia do Desenvolvimento Individual. Em
1911, ele deixou a organizagdo psicanalitica de Viena (a Sociedade das Quartas-Feiras, da qual
foi o presidente desde 1910) por “divergéncias sobre concepgdes teoricas inconciliaveis”
(Mijolla, 2005, p. 26). Adler nunca aceitou a importincia do recalque e da libido no
funcionamento do aparelho psiquico. Em contrapartida, desenvolveu conceitos como
“disposigd@o a neurose por inferioridade” e até um “hermafroditismo psiquico”; Adler foi muito
criticado por Freud, pelo conjunto de suas disposi¢gdes, como, por exemplo, o fato “de se apegar
a um ponto de vista bioldgico, de utilizar a diferenca dos sexos em um sentido estritamente
social e, enfim, de valorizar excessivamente a nog¢do de inferioridade” (Roudinesco, 1998, p.7).

Apos essa breve explicacdo sobre os motivos de divergéncias entre Freud e Adler,
podemos verificar, na leitura do excerto, o quanto os discursos sdo controlados no interior de
uma sociedade de discursos. A Psicanalise Freudiana tem, como principais postulados, a
questdo da sexualidade e do recalque. Nesse sentido, ndo seria aceitavel, para essa ordem, que
Adler, como um dos membros da referida ordem, levantasse teses contrarias a tais postulados
e, mesmo assim, permanecesse como membro da ordem. A nog¢do de doutrina, explicitada por
Foucault (2007), é bem representativa do que emerge nesse trecho que transcrevemos. Dentro
de uma ordem discursiva, geralmente ha uma série de postulados, doutrinas, linhas discursivas
a qual aquela ordem estabelece como sendo uma expressdo da “verdade” e que devem ser
seguidos. Ainda segundo Foucault (2007), os discursos, dentro das ordens de discurso, sdo
sempre controlados a fim de circularem sob certas regras e de serem produzidos também sob
certas regras. No caso do discurso psicanalitico, umas das principais regras ¢ conferir a questio
da sexualidade e da libido local primario e fundamental na teoria, coisa que Adler ndo fez.
Quando Adler rompe com as questdes da sexualidade e do recalque, ele rompe também com o
principal postulado da ordem psicanalitica, estabelecida pela teoria Freudiana.

O principio do comentario, apresentado também em Foucault (2007), é bem pertinente
para analise do excerto acima. Isso porque, no interior de uma sociedade de discurso ou de uma
disciplina, € preciso sempre comentar. Aquilo que € dito deve sempre repousar sobre um ja dito.
Esse dizer, deve ser novo em uma dada medida, mas ndo romper com o ja dito sobre o qual ele
repousa. As teorias de Adler acabam por fazer aquilo que n3o deve ser feito, romper com o

discurso Freudiano, que norteia todo o discurso da sociedade psicanalitica daquela época. A

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

149




de mciacao cientifica

ordem de discurso exerce sempre um poder sobre os discursos, fazendo-os circular a partir de
certas regularidades.

No final do trecho sob analise, Freud ilustra, de forma emblematica, o que procuramos
mostrar, quando diz: “sempre me propus ser tolerante e ndo exercer autoridade; na realidade,
porém, isto ndo ¢é possivel”. (Freud; Meng, 2009, p. 64-65). Freud fala como um sujeito
pragmatico, mas sua fala demonstra ndo apenas a posi¢do de Freud enquanto sujeito individual,
mas também do Freud fundador do movimento Psicanalitico e figura principal na fundacdo de
um discurso®. Ele reconhece, que, na posigdo que ocupa, ndo € possivel ndo exercer um poder.
Freud, enquanto fundador de uma disciplina, exerce um poder, pois ele possui um saber.

Em duas correspondéncias escritas por Freud a Pfister, ambas no ano de 1919, o
primeiro explicita ao segundo o quanto € necessario e importante o fator sexualidade como base

do discurso psicanalitico. Na primeira, datada de 24 de Janeiro, ele escreve:

[...] considero muito bom que o senhor assuma a analise de O. e disto também
espero que o senhor possa endireitar sua compreensdo meio herética da
constitui¢do e do significado da pulsdo sexual (Freud; Meng, 2009, p. 88 —
grifo nosso).

J& na segunda carta, essa datada de 27 de maio, verificamos o seguinte excerto:

Contudo, ndo devo apenas orienta-lo sobre a situagdo fatual, mas também, se
possivel, dar-lhe razdo. Com prazer eu o faria, se também ndo tivesse de lhe
fazer uma censura (agora me refiro primeiramente ao senhor, Dr. O. Pfister, e
ndo a Sociedade de Zurique). Na sua carta ndo ¢ mencionado com uma silaba
sequer o que na carta de Sachs € o principal. [...] Sachs obteve a impressdo de
que na Sociedade haveria a intengdo de deixar o fator da sexualidade o mais
intocado possivel. Espero que ele ndo tenha tido razdo para concluir assim,
pois quando a Sociedade se uniu a nos deveria saber que este é nosso
shibolete’ (Freud; Meng, 2009, p. 91-92 — grifo nosso).

* Para Foucault (2001), fundadores de discursividade, sdo diferenciados dos “grandes autores” ou dos
fundadores das ciéncias, pois ocupam uma posicao transdicursiva nas ordens do discurso; seus textos
funcionam como a possibilidade e a regra de formagao de outros textos, abriram espaco para outra coisa
diferente deles e que, no entanto, pertence ao que eles fundaram (Foucault, 2001). Foucault reconhece
Freud e Marx como dois desses instauradores.

5 Freud usa aqui a palavra “Shibolete”, derivada do hebraico, que remete & histéria narrada na Biblia,
em Juizes 12. 1-7, na qual esta palavra foi utilizada como senha durante uma guerra entre duas tribos de

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

150




de miciacao cientifica

Os dois trechos mostram o quanto € necessario, para as sociedades de discurso, que os
sujeito se mantenham fieis aos postulados por elas instituidos. Nos excertos, vemos como a
questdo da sexualidade se constitui como pedra angular do discurso psicanalitico freudiano, e,
portanto, fugir dessa questdo, para essa sociedade de discurso, é um indicio de que o sujeito
esta fazendo outra coisa, qualquer que seja, mas ndo psicanalise.

No primeiro trecho, Freud revela suas expectativas de que Pfister corrija sua visdo
sobre a questdo da puls@o sexual; a visdo de Pfister ¢ definida por Freud como “herética”,
trazendo consigo um posicionamento que inscreve as ideias de Pfister sobre a questdo sexual
no lugar de algo que fere e quebra com toda uma regra de como os discursos devem ser
produzidos naquela ordem. Em outras palavras, Freud mostra que a postura de Pfister funciona
como se ele violasse e quebrasse com as regras (regularidades) que fundamentam o modo de
funcionamento de produgdo discursiva dentro daquela ordem de discurso.

No segundo trecho, Freud explicita como a questdo da sexualidade ¢ uma espécie de
senha que é necessaria para que se faca parte daquela ordem e que se possa falar daquele lugar
de analista. Foucault (2007) mostra como em cada ordem de discurso € necessario que se atenda
a certas exigéncias para que se possa fazer parte daquela ordem e falar daquele lugar, em suma
“ninguém entrard na ordem do discurso se ndo satisfizer a certas exigéncias ou se nao for, de
inicio, qualificado para fazé-lo” (Foucault, 2007, p. 37). Mas ndo ¢é apenas isso, pois, mesmo
sendo qualificado para entrar na ordem, € preciso que o discurso do sujeito se adeque as
exigéncias de funcionamento daquela ordem discursiva, ¢ preciso seguir uma vontade de
verdade e também uma doutrina, a qual “liga os individuos a certos tipos de enunciagao e lhes
proibe, consequentemente, todos os outros” (Foucault, 2007, p. 43). Dessa forma, os discursos
que circulam em determinada ordem surgem “cindidos”, controlados para circular sobre
determinadas regras; € preciso se vincular a certos discursos e certos modos de enunciagao e,
portanto, excluir todos os outros.

Nessa perspectiva, no que se refere a psicanalise freudiana, verificamos, no excerto
sob analise, que a questdo da sexualidade é tdo importante e central, que chega a ser comparada

a uma senha. E, aqueles que ndo tém acesso a essa senha, ndo podem, portanto, entrar nesse

Israel. A prontncia correta da palavra indicava a que tribo cada um pertencia, sendo mortos os que a
pronunciavam incorretamente (Freud; Meng, 2009, p. 92).

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

151




de mciacao cientifica

seleto clube. Se Pfister ¢ a sociedade de discurso a qual ele pertence ndo aceitam essas regras
que a psicanalise impoe, entdo, surge a necessidade de censura-los, provavelmente, até que ele
saia da ordem. Nesse sentido, a fala de Freud materializa alguns dos pontos mais importantes

do funcionamento de uma sociedade de discurso e seu saber-poder.

Consideracoes Finais

No inicio deste trabalho, trouxemos uma citagdo na qual o médico e psicanalista Joel
Birman (1988) afirma que “a correspondéncia entre Freud e o pastor Pfister, estabelecida de
forma sistematica entre 1909 e 1939, constitui talvez o arquivo discursivo mais importante para
balizarmos a relacdo entre os discursos psicanalitico e religioso”. Apds a leitura e analise dos
dados que fizemos, corroboramos a citagdo de Birman.

As cartas constituem um importante registro discursivo, por meio do qual pudemos
verificar a emergéncia dos discursos inscritos na ordem de um saber-poder. Pudemos notar o
quanto as sociedades de discurso estdo presentes nos mais diversos contextos, regulando a
produgdo e circulagdo dos discursos, e exercendo, a partir desse saber que eles detém e
controlam, um tipo de poder que se faz sentir sobre aqueles que estdo subjetivados nesses
lugares. Todos esses mecanismos de controle discursivo, que se constituem nas sociedades de
discurso, funcionam com o objetivo ndo apenas de cercear o discurso e controlar sua circulagao,
mas também de munir com certas “armas”, vinculadas as formas de saber-poder, aqueles que
sdo qualificados para serem sujeitos desse discurso (Foucault, 2007). Tanto o discurso religioso,
quanto psicanalitico, podem ser inscritos nessa linha do saber-poder, ja que as bases discursivas
(0o modo como cada um entende o homem, por exemplo) operam no sujeito um poder que advém

de um saber, que ¢ sempre cindido e controlado.

Referéncias

FOUCAULT, M. A ordem do discurso. 15° ed. Sdo Paulo: Edi¢cdes Loyola , 2007. 80 p.
. A arqueologia do saber. 8. ed. Rio de janeiro: Forense Universitaria, 2012. 264 p.

. A verdade e as formas juridicas. 3*. ed. Rio de Janeiro: NAU Editora, 2002. 158 p.

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.

152




de miciacao cientifica

ISSN: 2359-232X
. O que ¢ um autor. In: FOUCAULT, M. Ditos e Escritos: Estética — literatura e pintura, musica
e cinema (vol. III). Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2001. p. 264-298

. A historia da sexualidade I: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Edigoes Graal, 1988. 176 p.

FREUD, E. L.; MENG, H. (org.) Cartas entre Freud & Pfister [1909-1939]. 3% ed. Vigosa:
Ultimato, 2009. 200 p.

FREUD, S. Uma experiéncia religiosa (1928). In: FREUD, S. Sigmund Freud: Obras completas,
volume XVII. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2014. p. 331-336.

MIJOLLA, Alain de. Dicionario internacional de psicanalise: conceitos, nogdes, biografias, obras,
eventos, instituigdes. Rio de Janeiro, Imago Ed., 2005. 2204 p.

ROUDINESCO, E.; PLON, M. Dicionario de psicanalise. Rio de Janeiro, Jorge Zahar Ed., 1998. 892
p.

153

Rev. Bras. de Iniciacdo Cientifica (RBIC), Itapetininga, v.5, n.1, p. 137-153, jan./mar., 2018.



